§&% GLOBAL JOURNAL OF HUMAN-SOCIAL SCIENCE: C
emmpmmm—ay S OCIOLOGY & CULTURE
Volume 20 Issue 6 Version 1.0 Year 2020
Type: Double Blind Peer Reviewed International Research Journal

Publisher: Global Journals
Online ISSN: 2249-460x & Print ISSN: 0975-587X

Happiness as Result of the Virtues
By Daniel Lopez Salort

Abstract- How to achieve happiness is a constant concern in ancient philosophy and also in
Christian thought. All schools and their most representative thinkers, in one way or another, have
referred to what behavior must be followed to escape the designs of fate, if it exists, and not fall
into the wrong personal decisions, and to get happiness. Thus, this concern is analyzed and
synthesized here, based on virtue as the central axis. In addition, certain contributions of
contemporary philosophy about it are taken into account, knowing that Ethics centered on the
individual is a reality that always adds concepts of great importance. Our future as a species
undoubtedly revolves around an Ethic where the subject, society and the planet are in the
maximum possible harmony.

Keywords: ancient philosophy, christian thought, happiness, virtues, contemplation, behavior,
ethics.

GJHSS-C Classification: FOR Code: 370199

HAPP INESSASRESULTOFTHEVIRTUES

Strictly as per the compliance and regulations of:

© 2020. Daniel Lépez Salort. This is a research/review paper, distributed under the terms of the Creative Commons Attribution-
Noncommercial 3.0 Unported License http://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/), permitting all non-commercial use,
distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is properly cited.



Happiness as Result of the Virtues

Daniel Lopez Salort

Abstract- How 1o achieve happiness is a constant concern in
ancient philosophy and also in Christian thought. All schools
and their most representative thinkers, in one way or another,
have referred to what behavior must be followed to escape the
designs of fate, if it exists, and not fall into the wrong personal
decisions, and to get happiness. Thus, this concern is
analyzed and synthesized here, based on virtue as the central
axis. In addition, certain contributions of contemporary
philosophy about it are taken into account, knowing that Ethics
centered on the individual is a reality that always adds
concepts of great importance. Our future as a species
undoubtedly revolves around an Ethic where the subject,
society and the planet are in the maximum possible harmony.
Keywords: ancient  philosophy, christian  thought,
happiness, virtues, contemplation, behavior, ethics.

I. INTRODUCTION

a filosoffa nunca contiene una respuesta definitiva,

aunque pueda tener respuestas decisivas. Lo que

si sucede es que las preguntas se vuelven mas
profundas cuando la riqueza conceptual domina.
Preguntarse sobre la felicidad, sobre como ser felices,
tanto en lo individual como en lo social, esta en cada
cultura, de un modo u otro. Bastan los escritos de Lao-
Tzu o de Confucio como testimonios. O, incluso, puede
considerarse que las propuestas de Pantanjali o del
propio Sutra del Loto no son sino propuestas de
obtencién de la felicidad.

El pensamiento antiguo greco-romano nos
ofrece también sus blsquedas y encuentros sobre los
contenidos de la felicidad y los métodos para su
obtencidén. En el significado de la palabra esté ya lo que
persigue. En los griegos es eudaimonia: eu es bien,
bueno, y daimon es espiritu. Pero se distingue entre
makarios (bendicién), dlbios (favorecido), eutychia
(suerte), y eu zén (la buena vida, viviendo bien). Las
lenguas posteriores también reflejan ese enraizamiento.
En francés, heur es la raiz de bonheur (bon es buenoy
heur es suerte o fortuna), y en los derivados del latin
felix (suerte, o destino) estan el espanol felicidad, el
italiano felicita y el portugués felicidade. Es necesario
una advertencia: en la filosoffa antigua el pensar es para
profundizar el vivir, centrado en el Bien, siendo este el
universo de virtudes que nos aseguran lo que llamamos
felicidad, la armonia con las circunstancias que nos

Author: Editor y Director de Konvergencias, Filosofia y Culturas en
Dialogo, Buenos Aires. Miembro del Consejo Directivo de Archivo
Filosdfico Argentino, Centro de Estudios Eugenio Pucciarelli, de la
Academia Argentina de Ciencias, Buenos Aires. Miembro del Consejo
Cientifico Asesor de Revista Enfoques, Universidad Adventista del
Plata, Entre Rios. e-mail: dlsalort@gmail.com

tocan. Es decir, no se trata de un conocimiento
sistematico solamente, sino que es una filosofia para
vivir, es una eleccion de vida, una decision que abarca
toda nuestra existencia (Hadot, 1998), donde el conocer
deviene un hacer. En consecuencia, el conocimiento
sostiene una actitud practica en la vida (Zeller, 1968).

Relacionado con todo lo anterior esta el sentido
de techne, que es ese tipo de conocimiento que se
transforma en una practica. Caracteristicas de techne
es que sintetiza saberes distintos, puede ensefarse,
consta de definiciones precisas y es comprensible. Asi,
la filosoffa es una techne biou, una técnica de la vida
que busca la eudamonia.

Concebida de esta manera la felicidad, es
obvio que o que hay en su centro es la conducta. Por lo
tanto, felicidad y Etica se relacionan estrechamente, ya
desde el pensamiento antiguo. Ya aproximadamente
trescientos afios a.C., en una carta, un filésofo griego
escribe que es menester practicar la ciencia que nos
trae la felicidad, puesto que si ella estd presente
sentimos que todo se tiene y que, de estar ausente,
hacemos todo por tenerla (Epicuro, ed. 1991).

Aqui se considera el aporte de la llamada
filosoffa antigua y el del pensamiento cristiano en dos
de sus figuras representativas, Agustin de Hipona y
Tomas de Aquino, en cuanto al eje central que nos
ocupa: la felicidad y su obtencién o no a través de las
virtudes. Virtudes éticas para el caso de los pensadores
greco-romanos, y aquellas mas las virtudes teologales y
la presencia divina para el pensamiento cristiano.

También se tienen en cuenta los valiosos
aportes de dos pensadoras contemporaneas (Annas,
Nussbaum), quienes beben en la herencia de los
planteamientos greco-romanos para desde alli plantear
nuevas perspectivas y formulaciones.

Una ética de la felicidad con eje en las virtudes
es absolutamente actual, necesitada de méas y mas
reflexiones, con miras a una siglo donde las diversidad
de culturas y enfoques no hacen sino producir mayores
exigencias para determinar lo apropiado y o incorrecto,
y dejar de lado las posturas relativistas, las subjetivas a
ultranza, y todo aquello que nos entorpece en el camino
a sociedades mas justas y existencias mas plenas.

I ETHics AND HAPPINESSS

Los finales del siglo pasado y el desarrollo de
este tienen un gran dilema en la perspectiva filosdfica, y
es que todo pensamiento es eso: una perspectiva, que
se justifica a sf misma y que plantea, a la vez, la

© 2020 Global Journals

Global Journal of Human-Social Science (C) Volume XX Issue VI Version I E Year 2020



2020

Year

a1
o

Global Journal of Human-Social Science (C) Volume XX Issue VI Version I

relatividad de lo que se afirma. Lo que se postula es
que no hay verdades sino interpretaciones sin palabra
final, incluso lo que se dice con esto. De modo que no
es posible saber con certeza la conducta correcta y
coherente, tanto en lo individual como en lo social. Y
¢cual es el Bien?, {como saberlo?

Pero esta ética relativista contemporanea no
refleja los distintos pensamientos que a lo largo de la
historia se han producido en las concepciones éticas.
Por lo general se distingue entre una ética de la virtud
(de raiz aristotélica), una religiosa (de fuentes
cristianas), una ética del deber (centrada en Kant), y las
contemporaneas que se basan en distintos puntos de
partida e incluso donde algunas niegan que pueda
existir una ética normativa general (la raiz nietzscheana).

Podemos observar que desde Freud la
cuestion de la felicidad tiene una consideracion central
subjetiva: hay que satisfacer las necesidades que cada
uno siente como reprimidas o diferidas en su
realizacion, lo que estd muy distante del planteamiento
antiguo, donde la felicidad esté unida a la virtud. No se
presentan una sin otra. Hoy definimos a la felicidad
como el logro de nuestras preferencias, siendo en
muchos casos cuestiones Unicamente personales. En la
antigiedad greco-romana no tiene la felicidad un
sentido de realidades subjetivas o emocionales, esta
muy distante de conceptos naturalistas o utilitaristas.

En ese sentido, a diferencia de las éticas
contemporaneas que se centran en la accion, la ética
antigua se centra en el individuo o agente. En la ética
del deber, nuestra responsabilidad es lo absoluto a
respetar y es universal. En las llamadas éticas de las
consecuencias, lo que se tiene en cuenta es el
resultado de nuestras acciones en quienes nos rodean.
Es decir, se trata de puntualizar cudles son los
principios generales que en cada caso se deben
aplicar. Pero, en la ética de la virtud, lo que se busca es
conocer y llevar a la practica cuestiones que hacen a la
vida personal, a cémo deberia uno vivir para ser feliz. La
critica a las teorias que se basan en el deber o en las
consecuencias de nuestras acciones, es que Sus
normas no son aplicables en todos los casos, lo cual
limita y empobrece la conducta humana. Por eso,
quienes niegan una ética basada en este tipo de
normativas rigidas e inflexibles, prefieren una ética con
base en el individuo y su blUsqueda constante de la
felicidad y el obrar en el bien. Segun algunos
investigadores, podriamos determinar que hay distintos
modos de asumir hoy una ética basada en las virtudes.
La de raiz aristotélica, que persigue a travées del
razonamiento encontrar y llevar a cabo la vida que vale
la pena vivirse. Otra, basada en el individuo, que senala
la necesidad de imitar y desarrollar lo que observamos
como admirable en otras personas y en la sociedad.

Asi, en la filosofia antigua esta la presencia de
la felicidad como el centro de la actividad humana
esencial. Socrates sefala claramente que la conducta

© 2020 Global Journals

debe partir de una actitud personal, porque una vida sin
examen no vale la pena vivirse. Y sefala claramente que
no debe uno ocuparse de cémo son los bienes sino en
qué manera estan guiados. Se pregunta Socrates, tras
afirmar que es un hecho que todos deseamos ser
felices, écomo hacemos para que esa felicidad nos
llegue? (Platon, ed. 2002). Y se responde que la
felicidad es estar en posesion de lo bueno y de lo bello,
a través de la virtud, dejando atras creencias tales
como las del destino o las de la fortuna de la
satisfaccion de los deseos (Platon, ed. 1999). La
felicidad en Soécrates deviene en realidad en darle un
sentido a la vida quitdndoselo a la muerte al mismo
tiempo. Lejos quedan los dioses cuando a través de la
vitud nos hacemos duefos de nuestra propia
existencia.

Contemporaneo de Soécrates, es Demdocrito
quien afirma que la tranquilidad de animo (euthymia),
retomada después por los estoicos, lleva a la felicidad,
siendo distinto ese estado al placer, porque se trata de
un equilibrio sin miedos, sin temor a los dioses o
alterado por cualquier otra emocion.

De los distintos discipulos de Sécrates,
Antistenes considera la felicidad como el abandono de
los placeres, la conquista de la autosuficiencia
(autarcheia) y el autodominio (enkrateia). Pero, para
Aristipo, el vivir con placeres sin ser dominado por ellos
es el objetivo, ahi esta la felicidad, incluso viviendo los
placeres corporales.

Platébn expone que la felicidad depende
virtudes y estas son partes del alma, siendo la justicia la
mayor de esas Vvirtudes, porque abarca tanto Io
individual como la funcién del Estado. Al morir, a los
justos les espera habitar en las Islas de los
Bienaventurados donde reina la felicidad perfecta. La
verdad siempre es una reminiscencia de lo que el alma
sabe antes de encarnarse, cuando contempla
directamente las esencias. Por ello la felicidad esté en el
recordar lo que de algin modo ya se conoce. Lo que
debe buscarse es el Bien, no la forma en que este
asume en tal o cual situacion, el conocimiento del Bien
nos entrega la sabiduria necesaria para un vivir en
felicidad y paz. Esa sabiduria es la que nos guia en
cada paso, y nos avisa de ejercer o evitar tal o cual
accion. Asi, la sabiduria se une a la justicia, y nos
provoca la conducta recta. Lo que si sefala Platon es
que es dificil la posesién maxima de la sabiduria, o que
se produce es un conocimiento por grados, por
aproximacion. Se ha dicho que:

Si se considera el concepto de ciencia,
puede asi decirse que Platon entrevé como fin de la
vida una vita contemplativa que, desprendida de las
insignificancias terrestres, se dedique
exclusivamente a la contemplacion de las cosas
eternas. Por el contrario, si se toma en cuenta el
concepto de Bien, parece entonces que, mas alla de
la contemplacion, viene todavia la praxis, el hacer



del bien (...) Es asi comprensible que Aristételes
declare que el concepto platénico de “bien” esta
completamente  fuera del alcance de las
posibilidades humanas: no puede ser realizado y no
sirve siquiera como punto de orientacion. (Gigon,
1962, p. 238)

Es asi que es en Aristételes donde la ética de la
virtud alcanza su gran desarrollo. Lo dice claramente:
se puede definir la felicidad como la prosperidad
cuando se combina con la virtud (Aristételes, ed. 1988).
Habla de tres modos de una vida felizz la que
corresponde a un saber tedrico, la de la virtud ética, y la
de la vida del placer. Es la vida de la virtud la que nos
interesa. Hay muchas discrepancias entre los
pensadores e investigadores sobre esto. El mismo
Aristoteles cambia en sus conceptos: de considerar la
prudencia (phrénesis) como lo mas alto, pasa a
considerar la razén practica en dicho lugar. Es decir, la
phronesis se establece por el recto discurso de la
sophia, la gran actividad virtuosa del alma. Asi, la
eudaimonia se ubica en una zona donde esta la virtud
ética y la excelencia del concepto. No es el
conocimiento del Primer Principio el objetivo de la vida
filosofica, sino establecer la felicidad. Esta es la gran
division entre los historiadores e investigadores: si
Avristételes proclama la vida feliz como el resultado de la
vida contemplativa o si esa vida feliz es el resultado de
las virtudes éticas. Pero siempre la felicidad es una
actividad (praxis). Una diferencia importante, que el
mismo Aristoteles sefala, es que la vida virtuosa se
cumple en la sociedad mientras que la vida
contemplativa pertenece a la soledad. También debe
tenerse en cuenta que la Etica no es una ciencia exacta
ni jamas se plantea asi. Son principios fundamentales
que en cada caso se aplican segun el mejor criterio que
se logra, pero es ayudada en eso por la experiencia que
el individuo y la ciudad tienen en las diferentes
circunstancias de la vida.

El conocimiento en Aristételes tiene en
consecuencia tres formas. Una es la ciencia (episteme),
que considera la demostracion de los principios. Otra
es la inteligencia (nous), que considera el conocimiento
de los principios. Y finalmente una tercera que es la
sabidurfa (sophia), que tiene la condicidn de reunir la
techne, la phrénesis y la praxeis (la realizacion préactica).
La prudencia tiene los medios para alcanzar la
sabidurfa, y a través de esta lograr la felicidad.

a) Poreso, se ha dicho que
La ética de Aristételes tiene el mérito de ser
puramente humana, es decir, de no estar fundada
en una revelacién o en una ley divina, y de ser, por
tanto, completamente auténoma. Pero, a diferencia
de la ética kantiana, tiene el mérito de no ser formal,
porque contiene una motivacion fuerte, la bdsqueda
de la felicidad. La concepcion aristotélica de la
felicidad es la mas convincente que conozco,

porque concibe la felicidad como la plena
realizacion de todas las capacidades humanas,
como el fulfilment, la flourishing life, para usar las
palabras de Martha Nussbaum. Esta misma filésofa
ha subrayado admirablemente también el caracter
“fragil” de la felicidad en la concepcion aristotélica,
la importancia de la fortuna, de los bienes exteriores,
de los bienes de relacién. Todo ello contribuye a
demostrar la finitud del hombre y, por tanto, también
resulta ser una confirmacion de la metafisica. Otro
mérito de la ética aristotélica es la pretension de
valer no “siempre”, es decir, no en todos los casos,
del mismo modo que las proposiciones de la
matematica, sino “en la mayor parte de los casos”,
vale decir: tiene el mérito de proveer reglas que
admiten excepciones y de resultar mas afin a la vida
y a todas sus situaciones particulares. (Vigo, 2009,
p. 518)

Es necesario senalar que si bien la felicidad es
el bien supremo, los antiguos no creen que es posible
obtenerla en toda su dimension, la conducta de cada
individuo es fundamental para ello, tal como lo
puntualiza Hesiodo cuando afirma que feliz es quien
conociendo todas las cosas, obra sin la ofensas a los
dioses, guiandose por el vuelo de las aves y escapando
de los errores (Heslodo, ed. 2013). Pero no se crea que
el llamado genio griego y su continuacién en los
pensadores posteriores es producido por una cultura
basada en lo sereno y equilibrado, sino precisamente
por lo contrario: las tragedias del teatro griego y su
posterior continuacion evidencian las creencias de la
existencia como algo dificil de comprender, dificil de
soportar, muchas veces imposible de llevar adelante.
Por eso es que se ha sefialado que:

(...) comprender y explicar histéricamente la
formacion de las mas altas y perfectas expresiones
de aquel genio, impulsado a crear las formas ideales
no Unicamente como reverberacion de una luminosa
y bella realidad ya actuante, sino que ademas como
reaccion a imperfecciones, oscuridades y fealdades
existentes. (Mondolfo, 1943, p. 27)

¢{Qué sucede con la necesidad de bienes
materiales, con la salud corporal, con otros bien tan
buscados en la existencia? Para Aristdteles son
necesarios, su ausencia incluso podria determinar
perder la felicidad por un periodo de tiempo, pero eso
no determina la desdicha final del individuo, porque sus
virtudes se conservan intactas. De alli la distincién que
se realiza entre una vita beata —donde se es feliz por las
virtudes que se poseen-, y una vita beatissima, que tiene
la bendicién de los bienes exteriores. Ademas, si faltan
esos bienes materiales exteriores, la eudaimonia no es
completa. Entre esos bienes exteriores se encuentran el
bienestar general, no tener necesidad de cuidados de
salud, estar exento de un trabajo servil, una posicion
social digna, amigos, cultura, entre otros. Por eso se

© 2020 Global Journals

Global Journal of Human-Social Science (C) Volume XX Issue VI Version I E Year 2020



2020

Year

Ul
N

Global Journal of Human-Social Science (C) Volume XX Issue VI Version I

afirma que Platén y los estoicos pensaron una felicidad
que depende de lo que uno realiza, pero para
Aristételes, méas afin con el teatro tradgico griego, esa
felicidad también depende de la fortuna personal
(Nsussbaum, 2015). Aristoteles no niega ni el placer ni
el goce sensible, pero si niega que sean los objetivos
ultimos del vivir en plenitud. Incluso habla de dos tipos
de placeres. El que nos acomparna en el goce de algo
que queremos, y el que nos viene como consecuencia
de las decisiones éticas. Hay una division clara entre
ambos tipos de placeres. Obrar conforme a la justicia,
por ejemplo, es obrar sabiendo que el placer de hacerlo
es una felicidad superior. Como ya se ha afirmado:

La vida del hombre moralmente bueno se justifica
por si misma, por su elevacion y belleza (esteticismo
ético). Reparese en esto y juntamente en la
circunstancia de que en el concepto de eudamonia
de Aristoteles tienen cabida también los bienes
exteriores de la vida, y se comprendera sin trabajo
que la ética de Aristételes es la ética de un hombre
terreno instruido y culto, cuya realidad basta mirar
para apreciarla experimentalmente como digna de
aprobacién, y como ejemplar de lo recto, de lo
inteligente y juicioso, de lo comedido y gratamente
bello. Lo mismo que en la Metafisica también en la
Etica, el Aristételes posterior se ha vuelto més y méas
a la realidad concreta de la experiencia.
(Hirschberger, 1954, p. 147)

El resultado es que el filésofo deviene una
persona sabia. Esta en constante unidad con su propia
virtus. Pero, para la antigliedad, la persona sabia no es
quien cumple solamente con las normas éticas sino
quien estéa en relacién directa con su esencia, que es su
virtus. Asf, sabidurfa y virtud van de la mano, alejadas
ambas de las pasiones y las ambiciones. La filosofia de
esta manera se transforma en una ética, armonizando la
libertad personal con la responsabilidad ante la
sociedad. Felicidad y sabiduria van juntas, ya que si no
se es sabio la felicidad no puede alcanzarse.
Satisfaccion de los placeres no es el camino, porque
cuando un placer es satisfecho otro aparece, ocupa su
lugar y pide solucion.

b) Es de gran importancia observar también que

La felicidad, al tener un valor moral vy
coincidir con el bien, es objetivo de la ética, pero ello
no implica que tenga que ser necesariamente
objetivo de la politica y que, como tal, constituya la
finalidad de la sociedad, el Estado o la organizacion
politica caracteristica de un determinado periodo
histérico. Para Socrates, Platén y Aristételes, vy
también para muchos estoicos, el objetivo de la
polis (maxima institucion politica de la Grecia
clasica), el reino o el imperio, lo mismo que el del
individuo en singular, es, o debe ser, conseguir el
bien supremo de los ciudadanos, es decir, la
felicidad. En cambio, segun los filésofos modernos,

© 2020 Global Journals

o al menos segun Kant y sus seguidores (por
ejemplo, en la filosoffa politica del siglo xx, John
Rawls), el gobierno no debe preocuparse por el
bien, ya que no existe una concepciéon comun,
compartida por todos, de lo que es el bien, y cada
uno debe ser libre de perseguir aquello que se
entiende por bien. El gobierno debe asegurar la
libertad de todos, la posibiidad de que cada
ciudadano busque su felicidad de la manera que
juzgue conveniente, y debe garantizar la justicia, los
medios y las condiciones necesarias para que cada
uno, si asi lo desea, logre su felicidad. (Berti, 2009,
p. 243-244)

Hay que sefnalar que Aristételes insiste en que
la busqueda de la felicidad también significa la
dimension social de la misma, y expresa claramente
que es Unicamente en la ciudad donde puede realizarse
ese logro, ya que por fuera de ella no hay individuos, y
los dioses por si mismos ya son felices. El bien de la
ciudad es proporcionar a cada uno las condiciones
para que logre su propia felicidad. Y esas condiciones
se garantizan con la educacion. El ser humano es un
zoon politikon, como lo demuestra el lenguaje, que es
comunicacion en sociedad. Pero, al mismo tiempo, el
individuo necesita de la ciudad, de otros individuos,
para constituirse a si mismo. La ciudad es necesaria
para vivir pero también para vivir bien, o sea en la
eudaimonia. Otro aspecto de gran importancia es que la
felicidad personal no significa ni el desprecio ni el olvido
ni la desconsideracion de la felicidad de los otros. Es el
caso de la virtud de la generosidad, por ejemplo, donde
Su ejercicio presupone que es el bien ajeno el que me
importa y me moviliza. Por ello, las criticas de que una
ética eudaimonista es solo autosuficiente y egoista no
son correctas.

Podemos describir a la felicidad como lo que
tiene la caracteristica de no ser algo pasajero ni
subjetivo, sino permanente y objetivo. Lleva toda la vida
obtenerla, se la conquista y reconquista, siempre es
algo que esta en el presente pero a la vez también nos
espera en el futuro. Es como se viene diciendo un
hecho propio, interior, pero de realizacion practica
exterior, y debe depender o menos posible de las
circunstancias que nos rodean. Sabiduria y virtud nos
salvan en los momentos dificiles y de dolor. Pero
siempre la felicidad debe contener un Bien que sea el
mayor de todos los bienes. Eso significa que hacia ese
objetivo se ordenan todos nuestros actos. Es la
perfeccién, aunque muchas veces no pueda
alcanzarse, pero siempre esta vigente y existe para ser
logrado. Es un realizarse permanente. Y ese Bien no se
busca para conseguir otro bien, es en si mismo el
mayor de los bienes. Riquezas, placeres, bienes
materiales, son pasajeros. Pero no lo es vivir conforme
a lo mejor de uno mismo, a la parte méas elevada de
nuestra condicion. No alcanza con la definicion de
Sécrates en cuanto a que la virtud se relaciona con el



saber y la ignorancia con lo maligno. Es necesario
también, para Aristételes, la practica de la virtud,
porque en esa practica crecemos y nos desarrollamos.
Fuera de la ciudad, de la polis, no podemos ser felices,
porque alli es donde podemos alcanzar el mas alto
grado de lo que somos. Asi, en la ciudad el hombre
puede ser libre al ser duefio de si mismo, hacer lo que
apetece y porque tiene un fin a realizarse en su propia
persona (aunque no sea para todos, recordemos la
situacion del esclavo y de la mujer en la Grecia de
Aristételes).

Las escuelas posteriores a Aristdteles se
ocupan también de la felicidad, definida en lineas
generales como la tranquilidad de animo, la serenidad
interior, sobre todo ante los sufrimientos. Florecen las
escuelas, las que se caracterizan por tener un sentido
absolutamente practico. Una concepcion del mundo lo
es desde un sistema de vida que se lleva a cabo.

Para los estoicos ese animo y esa serenidad
estan en permanecer impasible ante los cambios. Y,
sobre todo, en la negacion del placer como fuente de la
felicidad, por cuanto una felicidad hecha de placeres
llega pero se va, por lo cual en definitiva solo trae dolor.
Cuando domina el deseo no hay moderacién, cuando
domina el placer la virtud queda olvidada. La Naturaleza
tiene un rol fundamental en los estoicos, ya que es
considerada tanto en un sentido coésmico como en un
sentido humano, resultando que la conducta del
individuo debe obrar en un todo acorde a ella, en
consonancia con ella. El alma no solo es racional sino
que rige la conducta cuando lo adecuado nos guia. Es
un alma rectora. Incluso los afectos dependen de los
juicios que tenemos. La practicidad es la gran
caracteristica del pensamiento estoico. El dolor y el
placernos perturban cuando no nos gobierna el recto
juicio. El dolor se aparece como un mal, y el placer
como un bien, pero ambos son ilusiones, no son la
realidad Ultima de la existencia. Los juicios que se
tienen son los que provocan esa situacion, si no son los
adecuados. El deseo se controla con la voluntad recta,
el placer con la virtud.

Séneca, por ejemplo, en sus escritos, no
considera que la riqueza y la salud sean contrarias a la
felicidad, pero sf insiste en que la virtud es lo que nos
lleva a eso. Y lo expresa con contundencia: nadie
puede llamarse a si misma una persona feliz si no vive
en la verdad. Para lo cual es necesario el razonamiento
justo. Porque es sabido que muchos no son felices
porque les falte placeres, sino precisamente por lo
excesivo de ellos (Séneca, ed. 1986). Otro aspecto de
la escuela estoica es la llamada préactica ascética, que
al ejercitarse refuerza y profundiza la conviccion sobre
tal o cual deseo y la renuncia y dominio de él, como asi
también nos prepara para cuando ese deseo nos
invada. No se esté libre de una situacion que no se ha
vivido hasta que la vivimos y la superamos. El control de
los deseos y necesidades es una norma estoica

imperativa. Las practicas mencionadas, de origen
pitagorico, son tomadas y desarrolladas posteriormente
como practicas de purificacion por el ascetismo
cristiano. Hay que obrar en la oikeiosis, que es en lo
que Nnos pertenece como propio, 1o que nos aleja de la
alienacion y de lo vicioso. Asi, permanecemos fieles a la
naturaleza de ser hombres. No es la naturaleza
platonica ni la aristotélica, sino una naturaleza humana
naturalisticamente entendida (Hirschberger, 1954). De
esta manera junto al derecho positivo establecido por
las sociedades, se halla el derecho natural, basado en
la ley césmica que rige el universo y la vida, el Logos
que tanto alaban y respetan los estoicos. De ahi el
sentimiento y practica del cosmopolitismo que se
defiende, 10 que conlleva un amor a la humanidad:
famoso es cdmo los grandes pensadores estoicos
exhortan los derechos de las mujeres, de los esclavos,
de los ninos. El estoico no pregona una vida en
aislamiento, como el epiclreo, al contrario. Porque en
definitiva el Logos que nos guia es el mismo para todos
y nos impele a la vida publica en la accion correcta.
Para los epicureos la felicidad esta en el goce
moderado de los placeres, en satisfacer los deseos
pero equilibradamente, es decir que no haya dolor ni en
el cuerpo ni perturbaciones en el alma. Por eso se
reclama la imperturbabilidad (ataraxia). La felicidad se
convierte entonces mas en un no-hacer que en una
actividad plena. Epicuro precisa entonces que esa
felicidad se alcanza con cuatro actitudes, todas
negativas: no tener miedo a los dioses, puesto que
estos no se preocupan por los hombres; no tener miedo
a la muerte, porque llega cuando no se existe; no
confiar en un futuro, porque no depende
exclusivamente de lo que uno haga; no tener deseos
que no sean los verdaderamente necesarios. Es decir,
como el propio Epicuro lo establece, cada placer por su
propia naturaleza es un bien, pero no todos deben ser
elegidos. El placer es en consecuencia, como se ha
dicho, la ausencia de dolor en el cuerpo y de las
perturbaciones en el alma. Y no hay que buscar la
satisfaccién de todos los deseos sino dominar eso,
aceptar el gozar pero no el gozo de los viciosos,
contentandose con lo natural y necesario. Buscar las
verdades de toda existencia nos lleva a encontrar las
virtudes imprescindibles para vivir 1o que nos vuelve
sensatos, moderados y dichosos. Porque si la medicina
es inutil si no cura de las enfermedades en el cuerpo, la
filosoffa no sirve si no erradica los sufrimientos del alma
(EPICURO, ed. 1991). Es necesario el conocimiento de
uno mismo tanto como el conocimiento del mundo y
como funciona. No valoramos las cosas porque sean
buenas sino por el placer que nos entregan,
entendiendo por placer lo ya sefalado: la no existencia
del dolor y la no perturbacion del alma. Las
recomendaciones de Epicuro se sustentan en su
concepcion del universo como un hecho material,
hecho de atomos y vacios, donde si bien existen los

© 2020 Global Journals

Global Journal of Human-Social Science (C) Volume XX Issue VI Version I E Year 2020



i

Global Journal of Human-Social Science (C) Volume XX Issue VI Version I H Year 2020

dioses, estos no se involucran en la vida de los
individuos. O sea que hechos tales como el destino son
solo creencias y de ninguna manera realidades.
Obviamente, razén y prudencia deben estar presentes,
siendo las virtudes las que nos aseguran una vida
dichosa. Vivir la vida en la mayor plenitud posible es la
maxima epicdrea, pero también estimar el silencio y la
paz interior. Se trata de un hedonismo medido, no
desenfrenado. La recomendacién es vivir lejos de la
multitud, y de los honores. Como vemos, muy alejado
del compromiso estoico con la vida publica y las
cuestiones de la sociedad y la ciudad. El sabio cultiva la
amistad pero mas la afirmacién de la propia vida, no en
un sentido individualista sino en el sentido de
recogimiento interior. Vivir en placeres pero medirmos en
ellos. Los bienes exteriores considerados necesarios
por Aristételes quedan cuestionados. Y asi lo expresa
Epicuro al afirmar que cuando se refiere al placer como
finalidad, no se trata de un placer vicioso enraizado en
la sensualidad sino de uno que nos permite liberarnos
de los dolores fisicos y los sufrimientos de todo tipo en
el alma. Asi, los deseos que nos dan la felicidad no son
muchos, al contrario, son los que la sabiduria nos
aconseja. Realizar el placer adecuado para el cuerpo y
para el alma nos iguala a los dioses. También retoma
Epicuro la clasificacion aristotélica de dos tipos de
placeres: uno que adviene cuando cesa el dolor que
nos ocupe, y otro que adviene cuando se obra
virtuosamente. Este placer es de alegria, mientras que
el primero es de distension.

Para el escepticismo, la felicidad radica en
permanecer sin ansiedad ante los cambios. Se debe
permanecer sin juicio alguno sobre cualquier hecho,
porque permanecer en la suspension de los juicios
determina que no haya preferencias. No se debe ceder
a considerar que algo es bueno o malo, porque eso
engendra desequilibrios. Todo depende de la
valoracion humana, entonces hay que detener esa
valoracion para ser feliz. La suspension del juicio
(epoche) es la solucion.

[1I.  EubaiMoNIA DOMINANT OR INCLUSIVE

Hay controversias sobre si Aristételes le da a la
eudaimonia un sentido dominante o inclusivo. Es
dominante si el fin es la contemplaciéon Unicamente. Es
inclusivo si concibe otros fines en su obtencion. No hay
acuerdo entre los investigadores sobre si el propio
Aristételes realiza esa distincién entre dominante o
inclusivo.

Para los que afirman el sentido dominante, la
definicion es que la mayor y perfecta virtud es la
contemplacion. Todos los demés bienes se subordinan
a ella. Las demas virtudes son secundarias o se
subordinan a la contemplacion. Esta es la virtud mas
perfecta, el mayor bien deseable en si mismo. No hay
nada superior a la contemplacion, es el bien mayor. La

© 2020 Global Journals

contemplacion significa la compresion Ultima que un
hombre puede lograr sobre las cosas nobles y divinas.

a) En base a lo anterior, se ha dicho que:

“En conclusiéon, se puede afirmar que en la ética
aristotélica existen entremezcladas tres capas
tedricas (...): una filosofia moral general, dedicada al
examen minucioso de los presupuestos de la
accion, del significado de los términos morales, del
método de la ciencia practica, y en especial de la
naturaleza de la virtud y del conocimiento de la
norma que determina lo correcto; una teoria moral
positiva, dedicada a la descripcion de las virtudes
morales en la sociedad griega del IV a.C. y la
conexion de estas con las estructura global de pdlis
griega y, por ultimo, un ideal de vida contemplativa,
fundada en una elaborada teleologia, centrada en
una de las primeras formas de vida ascética (...) A
mi juicio, la filosoffa moral general sigue siendo de
un interés filosoéfico tan actual como hace dos mil
trescientos anos...” (Guariglia, 1997, p. 100)

Para los que afirman el sentido inclusivo de la
eudaimonia, el Ultimo fin no es la contemplacion sino los
diferentes tipos de actividades virtuosas. Es decir, la
eudaimonia es un todo superior a sus partes, pero las
incluye, sea la contemplacion o sea la virtud ética de
que se trate. Asi, la felicidad estd compuesta de
muchos bienes. No son pocos los investigadores que
consideran que la vida teorética, la dedicada a la
contemplacion, son de los primeros escritos de
Aristételes. Por cuanto el Aristoteles en su madurez
insiste en que no hay un Dios al que contemplar sino
que son las causas primeras las que deben ser
investigadas y contempladas.

El eudaimonismo resultante no es un egoismo
moral, sino un eudaimonismo cuyo centro es el
individuo. O sea una vida que se dedica a la obtencién
de la felicidad en base a una reflexion y a un ejercicio
de determinadas virtudes. Toda la vida se estructura en
ese sentido. En definitiva, la eudaimonia termina siendo
el mayor placer que podemos tener. La felicidad, de
esta manera, no se logra de un modo directo, sino que
es el resultado de los logros en cada uno de los actos,
por pequenos que sean, que llevamos a cabo en la vida
de todos los dias. La finalidad de la vida de cada
individuo, que este mismo establece, si bien es
posterior en el desarrollo de los hechos, es anterior a
los mismos (es su causa final), pues esa finalidad es lo
deseado y buscado. Mueve todo lo que el individuo
realiza para lograrlo, y es el limite que por si mismo no
se supera nunca, pues no hay nada mas alla de él. Asi
como no existe una estructura infinita de causas, pues
todo tiene un comienzo, asi tampoco hay un proceso
infinito de fines, ya que estos culminan en uno que es el
logro final, aquello para lo cual comenzo el movimiento:
“La felicidad, por lo tanto, no esta entendida tanto como
un tema moral sino como una tarea necesaria €



ineludible para la persona. Ser felices es la gran
sabiduria, preguntarse por cémo lo conseguimos es la
mision de la filosofia” (Lopez Salort, 2019, p. 20).

IV.  VIRTUE

Es sabido que la virtud en la antigliedad griega
es llamada areté, que se podria traducir como la
excelencia en el hacer, la maxima capacidad de algo.
En su version latina virtud deriva de vir, que podriamos
entender como fuerza (de ahi lo viril, por ejemplo). Pero,
relacionados con ese sentido griego de excelencia,
estan los conceptos de eubulia (el buen consejo),
eupraxia (Que es tanto el obrar adecuadamente como el
bienestar), auzoia (la buena vida), eurohia (el buen fluir
de la vida), eukosmia (el ser disciplinado), y euthymia (el
buen temple). Como vemos, todo es en relacion a un
estado de vida superior.

Platén considera la virtud en relacion al
conocimiento de la Idea del Bien, siendo la fuerza que
purifica el alma superando las limitaciones del cuerpo,
aungue aclara que también se trata de aceptar que el
placer debe participar de la existencia del individuo,
siendo mesurado su rol. La Justicia se transforma asf en
la virtud esencial.

Segun Aristoteles, como se ha sefalado, la
virtud es el camino del medio que posibilita la felicidad.
Las virtudes son de dos modos: las del conocimiento (o
dianoéticas), y las de la conducta (o éticas). Pero ese
término medio entre el exceso y el defecto es propio de
cada individuo. Si se trata de una virtud dianoética se
piensa en la prudencia. Si se trata de una virtud ética se
piensa en la templanza. Si bien es parte esencial del
alma humana, es practica y en esa practica logra su
areté o excelencia.

Siguiendo con Aristételes, define la virtud como
una disposicion que se adquiere, siendo el justo medio
de la prudencia. En consecuencia, es un habito, no un
producto de la naturaleza, que no debe ser perjudicada
por las pasiones. A través del cultivo de la virtud el
individuo educa su alma, y para educarse toma de la
prudencia sus ejemplos. Y son las circunstancias las
que revelan las virtudes, pues en aquellas se muestran
estas: aparecerd la templanza y la fortaleza cuando
predominen los sufrimientos y el dolor, por ejemplo. En
el caso de lo que es justo, no son las leyes lo que en
cada hecho determina la justicia, sino las virtudes de los
hombres que aplican las normas. La virtud de esta
manera no es una tendencia natural o bioldgica sino un
habito que se desarrolla.

Pero hay un hecho de suma importancia en
Aristételes, y es que este concibe a la virtud no sélo
como en resultado de un conocimiento sino también, y
al mismo nivel, como una consecuencia de la voluntad.
No solo se trata de conocer el camino del medio, libre
de excesos, sino de quererlo ejercitar. La libre eleccion
de un acto virtuoso me hace especificamente humano.

En el caso del aporte de Platon para una ética
de la felicidad, Annas piensa que al recurrir aquel a la
forma dialdgica de presentacion de sus ideas, le quita
valor sistematico a la estructuracion de las mismas
(Annas, 1999). Al dedicarse al mundo aristotélico de las
virtudes, observa que estas se organizan con ftres
caracteristicas: son disposiciones; tienen un sentido
afectivo; tienen también un sentido racional. No son las
repeticiones de costumbres heredadas, sino el
resultado de una decisién propia. Se comprende los
principios fundamentales y se obra en consecuencia. La
educaciéon que se recibe organiza las virtudes en un
conjunto. De modo que para los antiguos no existian
virtudes distantes unas de otras, sino que estaban
unidas en un todo. Aunque cada individuo tenga su
propia felicidad, el sentido que ella ocupa en la vida es
el mismo para todos. Pero no es facil llevar una vida de
acuerdo con lo que las virtudes determinan, por eso
toda la labor ética de las antiguas escuelas. Annas
realza el concepto de philia en Aristételes y otros
pensadores, ya que la amistad o philia es todo lo
contrario del egoismo. Aristételes hablaba de que la
amistad nos revelaba cémo somos ya que nos
reflejamos en los amigos y, al mismo tiempo, con los
amigos podemos realizar lo que mejor hay en uno. Para
Annas, la ética eudaimonista es la que permite superar
el egoismo, porque la felicidad personal incluye la
felicidad de los demas. En los estoicos, principalmente,
la consideracion por el bien ajeno es de gran
importancia, y rechaza la critica de que la postura
eudaimonista solo tiene en cuenta el interés personal.
Ademas, debe ponerse atencion a que si bien la ética
antigua se centra en el individuo, no esté fundada en el
interés de cada individuo por encima de la sociedad.

a) Subraya que

Las virtudes éticas son tomadas algunas veces
como incapaces de proveer guia para una accion
individual, mientras otras teorias éticas si lo hacen. Yo
muestro como las virtudes éticas proveen guia para la
accion. (...) La virtud ha establecido un lugar para si
misma en las éticas de negocios, bioética, ética
médica, ética de ingenieria y otros campos de éticas
aplicadas. (Annas, 2014, p.1)

Y agrega en ese mismo articulo que hay una
diferencia que radica en que si se trata de reglas
morales, se conoce qué debe hacerse en cada caso,
pero si se trata de ética de la virtud lo que hay es un
ideal de la caracteristica que debe tener el objetivo a
buscar, antes que el método a usar o lo que uno
deberfa realizar. Asi, es necesario empezar por un
horizonte lo méas amplio posible de lo que a la ética le
corresponde. Lo que se necesita es que la virtud sea
aplicable en las decisiones éticas, para que podamos
obrar en el mundo real. Y eso se logra con un proceso
de aprendizaje, que comienza en la nifiez y continda
toda la vida. Se necesita experiencia y la habilidad de

© 2020 Global Journals

(&)

Global Journal of Human-Social Science (C) Volume XX Issue VI Version I H Year 2020



»

Global Journal of Human-Social Science (C) Volume XX Issue VI Version I H Year 2020

reflexionar sobre ella en modos que la inteligencia lo
que es valioso y lo que no. Lo que se aprende a hacer,
se aprende haciéndolo. No hay una normativa universal
sobre las virtudes a ejercer en cada caso, 10 que hay es
una guia abierta y razonable, de los valores a ejercer en
las circunstancias de que se traten, desarrollado a lo
largo de una vida. La educacion se torna necesaria para
que las adversidades de la existencia no nos lleven a
caminos donde no dominen las virtudes sino
precisamente lo contrario.

Otro aspecto de gran importancia es cual es el
fundamento de base de las posiciones éticas antiguas.
Y es la Naturaleza, la cual no es indiferente o lejana de
la realidad humana. En Aristoteles, no se trata de un
punto de partida anterior al pensamiento ético sino algo
que otorga precisamente los objetivos del Bien. En las
escuelas helenistas, sobremanera los estoicos, hay una
interdependencia plena entre los juicios éticos y la
Naturaleza, en primer lugar porque nos da los
lineamientos de lo que es posible y, en segundo
término, porque nos ensefa lo que es éticamente
adecuado a la hora de tomar las decisiones (Annas,
1995).

La virtud lo es todo en la préactica estoica,
porque precisamente en el estoicismo la conducta es
ampliamente superior en su sentido a las teorfas. La
voluntad es el eje que domina, llevado incluso mas alla
de la consideracion aristotélica, donde esa voluntad se
circunscribe a la apetencia del Bien. Ahora la voluntad
es una actividad permanente, no se trata de una virtud
considerada intelectualmente sino una ejercida desde el
centro de nuestro modo de ser. La existencia esta
puesta en su orden por la voluntad, que se conjuga con
la virtud, de manera que no hay lugar para los
arrepentimiento No hay que llevar una vida dominada
por las pasiones, porque esto es ser sabio, y aungue la
sabidurfa sea de dificil adquisicion no por esto
debemos dejarnos vencer (Epicteto, ed. 2015). Los
estoicos especifican que las Vvirtudes llamadas
cardinales relinen un racimo de virtudes relacionadas a
ellas. En el caso de la Prudencia estan el buen juicio, el
célculo correcto, la presencia de animo, la capacidad
de elegir entre lo negativo y lo positivo, la capacidad
para encontrar las soluciones. En el caso de la
Templanza se ubican el buen ordenamiento de la
conducta, el distinguir los movimientos correctos y los
incorrectos, el saber evitar las opiniones en contrario
que sean adecuadas, el autogobierno. En el caso de la
Fuerza se encuentran la perseverancia en lo que es
justo, la confianza en haber elegido lo correcto, la
grandeza de animo, la buena predisposicion, la alegria
de perseverar aun en las situaciones muy dificiles. Y en
el caso de la Justicia se ubican con ella la piedad, el ser
sociable en la comunidad, la afabilidad del
comportamiento ante el préjimo. Pero todas estas
multiplicidades no son sino en realidad una sola virtud
que se manifiesta de tantas variadas formas. Porque la

© 2020 Global Journals

virtud es en reflejo del Logos, y se halla presente en
todos, sin distinciones de edad, sexo, clase social y
ciudades. Adquirida la virtud, solo se puede perder por
accidentes y por un tiempo (confusion mental,
ebriedad, por ejemplo), pero el hombre virtuoso
permanece asi a lo largo de su vida.

También Annas afirma en primer lugar que el
adquirir y ejercer una virtud se compara con adquirir y
ejercer una habilidad préactica, como el tenis o tocar el
piano. En segundo lugar, que la virtud es parte del
desarrollo del individuo. Describe la virtud como la
disposiciéon activa, persistente, de una persona, para
pensar, sentir y obrar de determinados modos, que se
proviene de las motivaciones que ya se tienen pero que
luego son estructuradas a través de la reflexion y la
educacion. Las motivaciéon aparecen primero, los
conceptos vienen luego. Es decir, las virtudes son
desarrollos educativos de las motivaciones que
tenemos. Por eso, Annas lo sintetiza diciendo que hay
una necesidad de aprender porque hay un deseo de
superacion. Pero, a diferencia de las habilidades
practicas, que se pueden adquirir unas y no otras, las
virtudes se presentan unidas. No podemos desarrollar
unas si y otras no, ellas mismas se estructuran de esta
manera. Nuestras reflexiones sobre como conducirnos
en una determinada situacion se realizan sobre un
trasfondo de conjuntos de valores, sobre tal o cual
virtud. Ser felices depende al menos de nuestras
disposiciones y de coémo las hayamos educado, y son
las consecuencias de nuestro mantenimiento o nuestra
calda, dependiendo de las interrelaciones mutuas de
esas disposiciones y la educacion que le hemos dado.
Ni la virtud ni la felicidad son el resultado de
circunstancias de la vida, sino el resultado de cémo
vivimos nuestra vida, siendo la diferencia entre la
circunstancia externa y la interna donde las decisiones
gue tomamos necesitan de la guia para la acciéon. No
hay contradicciéon ni lejania entre la vida en el Bien y la
conducta correcta. Es decir, no podemos basarnos
Unicamente en nuestros conceptos sobre la vida
virtuosa, necesitamos  desarrollar  los  criterios
adecuados en base a nuestra propia existencia y al
modo en que nos habituamos a dicha vida virtuosa
como una totalidad estructurada.

Sostiene Annas que cuando se pregunta en
qué consiste la felicidad, la primera respuesta es que se
trata de alguna clase de sentimiento. Algunos se
sentiran felices de ayudar a una anciana a cruzar la
calle, otros maltratando mascotas, o sea la felicidad es
lo que definimos como tal. La nocién de felicidad que
hemos recibido se asocia con rostros sonrientes,
sentirse bien, y circunstancias placenteras. Pero, en
realidad, es la felicidad un movimiento de vida como
algo completo, y debemos tener un telos, un objetivo o
fin de vida, en torno al cual nos movemos (Annas,
2004).



Annas observa que estos conceptos sobre una
perspectiva ética de la felicidad obligan a considerar
nuestras vidas en términos de estructura, y debemos
tener a unificar nuestros objetivos. Y dado que tenemos
una sola vida, necesitamos integrar todas nuestras
metas lo mejor que podamos. Asi, una actitud
eudaimonista nos invita a pensar de manera global
nuestras propias vidas, unificando la forma efectiva en
que vivimos (Annas, 2011). Y en otro de sus escritos
agrega que la reflexion del individuo sobre su propia
vida es que debe considerarla como una totalidad, y
ordenar sus prioridades luego de esto. Los pensadores
antiguos no niegan casos de conflictos éticos por
cuanto la resolucion de ellos se puede dar en un marco
de ideas inarticuladas del bien final en nuestra vida vy,
en consecuencia, es necesario estructurar ese bien final
en primer lugar y cémo lograrlo (Annas, 1995, p. 241).

Para Nussbaum es necesario encontrar un
equilibrio en la ética de la virtud, equilibrio que medie
entre el realismo y la objetividad. Lo que es bueno debe
ser compensado en su generalidad por quien o quienes
aplican los principios éticos generales, para realizarlo
con objetividad. Se trata de descartar un relativismo
tanto en lo gnoseolégico como en el procedimiento.
Siguiendo a Aristoteles, afirma que la experiencia es o
que da sentido a la aplicacion de las normas éticas. Si
bien la virtud depende del contexto en que se aplica, no
significa que sea una relatividad sin mas. Con la
aclaracion de que las rectificaciones que se
implementen no representan un cuestionamiento de la
virtud, sino su perfeccionamiento (Nussbaum, 2004).
También un aspecto importante de su obra es el énfasis
en las emociones, las que deben ser tenidas en
consideracion en todo planteamiento ético porque son
parte muy importante de la conducta de cada persona.
Las emociones parten de juicios que cada persona
efectla, sean esos juicios verdaderos o falsos, y son
grandes impulsadoras de las acciones humanas. No se
puede ignorarlas porque estan en gran parte de la
conducta y por lo tanto una vida buena las debe
estructurar en sus reflexiones. Por ejemplo, hay dos
emociones esenciales: el amor y la compasion.
Ignorarlas no es adecuado si lo que se pretende es una
ética de la felicidad y la virtud.

En lo que hace a la compasién, debe estar
fundada en tres condiciones: el sufrimiento ajeno debe
ser grave y no superficial; el sufrimiento ajeno revela
que nadie esta exento de circunstancias que no
controla y que puede danarlo; y que el sufrimiento ajeno
podria ser el nuestro. Una compasion ejercida de esta
forma compromete a toda la sociedad en la ayuda a
cada persona.

La otra emocidon mencionada, el amor, es la
base de la compasion y debe constituirse en
reciprocidad, respetando que cada persona es una vida
diferente con su propia eudaimonia.

En este sentido, Nussbaum no acuerda con el
modelo estoico de permanecer impasible ante el dolor
porque esto no se condice con la realidad,
especialmente en lo que hace a los sufrimientos ante la
carencia de bienes externos y materiales. Tarea de la
filosofia es determinar cuales son esos bienes exteriores
béasicos.

Es fundamental entonces observar cual es la
teoria del Bien que cada sociedad dispone. Porgque de
ello depende si las instituciones ofrecen a cada
individuo que sea posible la consecucion de su
felicidad. La calidad de vida de cada pais y sociedad,
por lo tanto, nace de una lista que contiene cuéles son
las capacidades humanas que se postulan como
esenciales y basicas y que no pueden faltar. Para
Nussbaum es posible elaborar una concepciéon ética
basica comin a todas las sociedades, en base a
rasgos humanos que siempre permanecen, lo que no
termina siendo etnocéntrico sino un esencialismo
historico (Nussbaum, 1992). Esa concepcion ética
comun es lo suficientemente abierta para permitir
agregados, quitas y su fundamental puesta en
ejecucion. De lo que se trata es de determinar lo que
cada ser humano debe hacer en tal o cual
circunstancia, y en lo que no debe realizar. Con ello
elabora los derechos basicos que todo gobierno debe
respetar, cualquiera sea el lugar en donde esté: el
decidir cada persona sobre la propia vida cuando esta
estd muy desolada; promover la salud fisica; mantener
la seguridad de los individuos y su derecho de
movilidad y modo de reproduccion; promover la
educacion plena y sin restricciones; el respeto de la
sociedad ante las emociones individuales y el disfrute
de las actividades; promover la capacidad reflexiva o
razén practica, lo que permite planificar la vida de cada
uno; promover las asociaciones e integracion social,
junto con el respeto a la Naturaleza; y, obviamente,
respeto al derecho de la propiedad privada, derechos
laborales, etc. Asi conforma wuna agenda de
responsabilidades sociales e individuales, sujeta a
cambios, con un funcionamiento minimo y uno maximo
en cada caso, sin adherir a una postura metafisica o
religiosa en particular (Nussbaum, 2011).

V. THE CONTRIBUTION OF THE CHRISTIAN
THOUGHT

Sabido es que el pensamiento cristiano tiene
ejes muy distintos a los de la antigledad greco-romana:
un Dios creador del mundo y de la vida, la nada al
comienzo de ese mundo y de esa vida, la manifestacion
divina a través de la figura de Cristo, la nocion del
pecado, la fe en la existencia y presencia de Dios, son
algunos de esos ejes.

En Agustin de Hipona la felicidad existe como
el fin Ultimo al que aspirar, pero consiste en la posesion
de la divinidad, ya que en ella radica la eternidad de lo

© 2020 Global Journals

Global Journal of Human-Social Science (C) Volume XX Issue VI Version I E Year 2020



oo

Global Journal of Human-Social Science (C) Volume XX Issue VI Version I H Year 2020

bueno. Al ser Dios lo Unico eterno, la entrega a El vy el
vivir en El garantiza una felicidad sin condicionamientos.
Ese es el camino en que lo cierto nos vuelve felices. Por
cuanto el sabio no es desdichado, sino todo lo
contrario. El amor divino nos provoca amor a lo Divino, y
alli esta la felicidad. Lo que Agustin plantea es que la
antigdedad greco-romana no puede alcanzar el
concepto central de la felicidad, sino que la vislumbra a
través de las virtudes éticas, pero le falta la presencia
divina. Se busca a Dios y se goza de su presencia. Ya
no se trata de saber vivir segun los criterios de la razén
y la experiencia, sino de vivir en Dios, conocerlo en lo
que dice al hombre. A diferencia de Aristételes, no hay
una contemplacién en términos de conocimiento de la
divinidad, sino una vivencia existencial en lo
trascendente. El amor a Dios nos lleva a esa vivencia. Y
este amor no nos lleva a una vida feliz terrenal, que
tiene su término o momento final, sino a una felicidad
eterna, cultivando las virtudes si, pero motivados por la
presencia divina. Las virtudes no son fines en si mismas
sino ayudas al encuentro personal con Dios, lo que es
de por si la vida eterna y la salvacion. Por ello también
las virtudes necesarias ya no son solamente las éticas
propuestas por la antigiedad, sino las teologales (fe,
esperanza, caridad) que culminan no en la sabiduria
sino en el amor. Por eso el primer mandamiento es
amar a Dios por sobre todas las cosas (Agustin de
Hipona, ed. 1997). En la misma linea esta el criterio de
que la felicidad, conjuncion de todos los bienes, es la
felicidad del alma, pero al ser un bien supremo, su
identificacion de Dios es la verdadera realidad. Dios es
uno que se manifiesta en muchos en el estado que
comuUnmente llamamos felicidad (Boecio, ed. 1997).
Tomas de Aquino busca conciliar el
pensamiento clasico aristotélico con el cristiano
agustiniano. El fin Ultimo del hombre es el conocimiento
de Dios vy la felicidad es lograr ese fin. Asi, define como
beatitudo lo que se conoce como felicitas, y esa
beatitudo es un bien perfecto cuya naturaleza es de
caracteristicas intelectuales. Se trata de definir cuales
son los principios fundamentales que nos provocan el
bien, y cuéles son las justificaciones que los sostienen.
Sus puntos de partida son obviamente la FEtica
Nicomaquea y la Politica de Aristételes. Sefala
claramente que no se puede tomar la felicidad de la
persona sin considerar la de la comunidad toda, es
decir el bien comun, porque este bien comun es el que
nos debe dirigir. Asi, hay verdades que se logran por el
simple razonamiento sobre lo correcto y lo incorrecto.
Pero, hay otras que solamente aparecen por revelacion
divina y que, al aceptarlas como tales, las podemos
comprender a través del razonamiento filoséfico y
teolégico. El ser humano tiende por ley natural a su
propia conservacion y a la procreacion, pero se
diferencia de todo lo existente en que su racionalidad le
permite conocer la verdad y buscar vivir en justicia en
sociedad. De este modo se transforma la ley natural en

© 2020 Global Journals

ley positiva, por cuanto toda ética culmina en una
sociedad ordenada de derechos y deberes.

Las decisiones éticas que tomamos para hacer
algo o no hacerlo nos expresan un principio indudable:
nuestra libertad de decision y autodeterminacion,
porque de no existir este principio no tendria sentido las
nociones y consecuencias de error, falta, culpa, y
demas. La ética y las virtudes que ella implica se
centran entonces en la intencion de la persona en la
accion que lleva a cabo. La intencién significa lo que la
persona busca en su conducta, sus actos se definen
por sus objetivos al realizarlos, sean esos objetivos el
resultado de las prescripciones normativas, los deseos
individuales, las costumbres, o lo que fuera. Y el centro
de lo que debe guiarnos es que el Bien deberia ser
realizado y lo contrario evitado. La voluntad por lo tanto
juega un papel esencial en la ética tomista, ya que se
deduce por nuestro apetito del Bien que aparece en
escena y nos impele a lograrlo. En cuanto a la virtud,
Aquino adhiere a la clasificacion aristotélica de las del
conocimiento (las de las ciencias), las de la conducta
(templanza o prudencia) y agrega las teologales (fe,
esperanza y caridad). Y puntualiza que cualquiera de
las virtudes que sea conocida y practicada en toda su
naturaleza, nos lleva a buscar esas condiciones en
todas las virtudes, siendo la prudencia la que nos
aparece como lo mas apetecible. La virtud termina
siendo la actualizacién, en el sentido aristotélico, del
Bien. La prudencia es entendida como la virtud que nos
aleja del egoismo disponiéndonos a obrar de modo
trascendente a nuestros propios deseos en actos
dominados por la justicia y el amor. La prudencia
abarca tanto los medios como los fines con que nos
movemos, ya gue no es una pasion personal sino el
conocimiento de los principios del Bien, es lo que nos
guia en cada una de las virtudes haciéndonos elegir no
solo los medios sino los fines en cada caso. La justicia
tiene dos rostros: uno distributivo y otro conmutativo, o
sea la distribucion a todos segun los méritos de cada
uno y la que se efectla sin tener en cuenta las
particularidades. La templanza que sostiene, a
diferencia de la impasibilidad de los estoicos, es la del
camino medio aristotélico. Los deseos y acciones
personales se equilibran con la actitud nutrida de
templanza, donde la ralz del racionamiento y el
conocimiento del Bien nos salvan del error. Igual
sucede con la fortaleza. La defeccién de cualquiera de
estas circunstancias y virtudes provoca el error y el mal.

Como en el pensamiento antiguo, Aquinas
considera que la beatitudo perfecta estd méas alla de
nuestra capacidad, pero debe buscarse una vida en la
que estén presentes valores como la defensa de ella, el
conocimiento verdadero, la amistad (en el sentido de
amar al otro como a uno mismo), porque estos bienes
son los que por su naturaleza se nos presentan como
apetecibles, y nos llevan a obrar en la prudencia, que
no es sino la razén préactica en ejercicio del Bien.



Sin embargo, hay que sefalar que hay
diferencias entre las afirmaciones de Tomas de Aquino
y las de Aristételes. Por ejemplo, aborda la discusion de
diferentes virtudes y vicios que el estagirita no hizo. Otro
aspecto es que distingue entre una felicidad que se
logra a través del esfuerzo humano por el desarrollo de
sus virtudes, y otra que deriva de la presencia del don
divino, y consiste en la visién de Dios en todo. Mientras
que la contemplacion que se obtiene es a través de del
conocimiento filoséfico, hay otra superior que es la
participacion directa en la gloria divina por gracia del
mismo Dios. Por eso la presencia de las virtudes
teologales. Son virtudes infusas. No se adquieren por el
esfuerzo propio, aunque el accionar humano las
fortalezca. Otra diferencia radica en que las virtudes del
esfuerzo personal persiguen un fin humano, las virtudes
cardinales tienen un sentido sobrehumano, divino
(Mclerny, O Callaghan, 2014). En definitiva, la felicidad
suprema es la contemplaciéon de la verdad en Dios, la
sabiduria es el vivir en las cosas divinas.

VI.  CONCLUSION

Buscar y preguntarse por una ética basada en
virtudes, donde no quede relegada la sociedad ni
anulada la individualidad, y sea la felicidad el objetivo a
lograr, tanto en ese individuo como en esa sociedad,
pareciera una tarea extemporanea y sin sentido. Sin
embargo, hacia fines del siglo pasado y en lo que de
este, no son pocas las voces que se han levantado
reclamandolo. Pero no se trata Unicamente de ética,
virtud y felicidad, sino de una realidad mayor: la que va
desde un pensamiento filoséfico que sea no solo
teorético sino de aplicaciones practicas (Hadot, Volpi,
Macintyre, Ricoeur) hasta la necesaria convivencia y
dialogo de culturas muy diferentes que se presentan en
nuestra contemporaneidad (Panikkar, Bindé, Morin,
Appadurai). Por ello:

La seguridad que brinda una fundamentacion
religiosa o la del razonamiento por si mismo se
enfrentan a las criticas de que toda verdad no es mas
que una interpretacion, una perspectiva que puede ser
cambiada por otra, una mascara que oculta un apetito
de poder, la prerrogativa de un discurso en el que, si se
rastrean sus origenes, nos hallamos con otros
discursos y asi ad infinitum. Es decir, el pensamiento
filosofico se ha convertido en pensamiento de la historia
de la filosofia o, en el mejor de los casos, en
pensamiento de cémo se piensa. Y como si fuera poco,
estas criticas a su vez plantean que también son
también otra interpretacion. Y entonces, ¢écoémo
sabemos donde radica la conducta adecuada, el valor
de lo que es positivo y lo que no, lo que nos dana y o
que nos aleja de las heridas de lo negativo, en suma,
del bien y del mal en la vida humana, por no decir el
Bien y el Mal, o sea el trasfondo metafisico de todo
obrar y sentir? (Lopez Salort, 2018)

Frente a ese relativismo a ultranza, que deriva
en un ausencia de valores éticos, o lo que es peor, la
negacion de que puedan existir aun en un postulado
tedrico, es que aportes como las de Annas y Nussbaum
se han presentado aqui, para dar ejemplos de que es
mucho lo por hacer y seguir investigando, tomando
como aportes en este caso los de la filosofia antigua y
los del pensamiento medieval, sabiendo que no son los
Unicos, obviamente. Es un hecho irrefutable que toda
ética se basa en una metaética, y lo que nos queda es ir
logrando los acuerdos minimos para la convivencia de
las distintas culturas como para la mayor felicidad
posible en cada sociedad e individuo.

Felicidad y virtudes marchan juntas. Ahondar
en consideraciones filoséficas sobre la voluntad del
sujeto, el contenido del acto, y las consecuencias del
acto, deben ser profundizadas, porque en ellas estan
los matices, las diferencias y consonancias de cualquier
obrar que nos es propio. En este sentido, siguiendo a
Nussbaum, podemos afirmar que no hay un quiebre
con las posturas kantianas y las utilitaristas, si
pensamos en una ética partiendo del sujeto, de su
eleccion y de su accién, considerando las emociones
presentes en cada decisidon y el contexto en que la
acciéon y su valoracion se produce (Nussbaum, 1999).
Junto a un derecho positivo debemos ahondar en un
derecho humano global: desde el cuidado y respeto por
las vivencias interiores y la felicidad al cuidado y respeto
por la diversidad de culturas, la ecologia planetaria, por
ejemplo, sin dejar de tener en cuenta los desafios de la
biotecnologia. Asf como no hay una felicidad personal
posible sin la presencia de virtudes éticas, tampoco hay
una felicidad social posible sin esas virtudes en los
campos que se ha mencionado. No podemos aplicar el
anything goes de Feyerabend al campo ético, por
cuanto eso fue propuesto en lo epistemoldgico
fundamentalmente, ademas de ser un punto de partida
y no de llegada. Necesitamos de una ética que
responda a los casos concretos, a las circunstancias de
cada dia, pero que no caiga en las relatividades facticas
ni en los absolutismos porque cada sujeto y en cada
comunidad busca lo mejor para si.

Tenemos ante nosotros desafios muy fuertes,
donde no sobredimensionamos si afirmamos que la
cuestion ética es uno de los centros esenciales de
nuestro futuro, incluso de la supervivencia de la especie
sobre este planeta. Recordemos siempre la diferencia
entre hominis y humanis, porque en ello radica nuestra
constitucion en el maximo bien de lo que somos.

REFERENCES REFERENCES REFERENCIAS

1. Agustin de Hipona. (1997). Confesiones. Biblioteca
de Autores Cristianos.

2. Julia Annas. (1993). The morality of happiness.
Oxford University Press.

© 2020 Global Journals

Global Journal of Human-Social Science (C) Volume XX Issue VI Version I E Year 2020



Global Journal of Human-Social Science (C) Volume XX Issue VI Version I E Year 2020

11.

12.

13.

14.
15.

16.

17.

18.

19.

20.

21.

22.

23.

24,

25.

26.

Annas, J. (1995). Prudence and Morality in Ancient
and Modern Ethics. Ethics, Vol. 102,

Annas, J. (1999). Platonic Ethics, Old and New.
Cornell University Press.

Annas, J. (2004). Happiness as achievement.
Daedalus, Journal of American Academy of Arts and
Sciences, Vol. 133, No. 2, pp. 44-51.

Annas, J. (2011), Intelligent Virtue. Oxford University
Press.

Annas, J. (2014). Applying virtue to Ethics. Journal of
Applied Philosophy, Oxford. (La traduccion del
parrafo me pertenece).

Aristoteles. (1995). Etica Eudemia, Gredos.
Aristoteles. (2009). Etica a Nicdmano. Tecnos.

. Berti, E. (2009). En el principio era la maravilla. Las

grandes preguntas de la filosofia antigua. Gredos.
Boecio. (1997). La consolacion de la filosofia.
Ediciones Akal.

Bindé, J. (2005). Introduccién General. En ¢Hacia
donde se dirigen los valores? Coloquios del Siglo
XXI, lcaria Editorial.
Epicteto. (2015).
naturae editores.
Epicuro. (1991). Carta a Meneceo. Obras. Tecnos.
Gigon, O. (1062). Problemas fundamentales de la
filosofia antigua. Fabril Editora.

Guariglia, O. (1997). La eudamonia en Aristoteles:
un reexamen. Méthexis, Vol. 10, pp. 83-104.

Hadot, P. (1998). {Qué es la filosofia antigua?
Fondo de Cultura Econémica.

Heslodo. (2013). Teogonia. Trabajos y Dias. Escudo.
Certamen. Alianza Editorial.

Hirschberger, J. (1954). Historia de la Filosofia. Vol.
|. Herder.

Lépez Salort. (2018). Perspectivas contemporaneas
en Etica. Enfoques, Volumen XXX, N© 2. 1-15.

Lopez Salort. (2019). Viajando con Pierre Hadot por
el pensamiento antiguo. Editorial Académica
Espanola.

Mclnemy, R. y O'Callaghan, J. (2014). Saint
Thomas Aquinas. The Stanford Encyclopedia of

Manual para la vida feliz. Errata

Philosophy.
Mondolfo, R. (1943). E/ genio helénico y los
caracteres de sus creaciones  espirituales.

Universidad Nacional de Tucuman.

Nussbaum, M. (1992). Human Functioning and
Social  Justice: In  Defense of Aristotelian
Essentialism. Political Theory Vol.20 20, N° 2, p.
202-246.

Nussbaum, M. (1999). La ética de la virtud: una
categoria equivoca. Areté, Revista de Filosofia, Vol.
XI, N° 1-2, p. 573-613.

Nussbaum, M. (2004). Non-Relative Virtues: An
Aristotelian  Approach. The World Institute for
Development Economics Research.

© 2020 Global Journals

27.

28.

29.

30.
31.
32.
33.

34.

Nussbaum, M. (2006). Frontiers of Justice. Disability,
Nationality, Species Membership. Cambridge Mass.,
The Belknap Press of Harvard University Press.
Nussbaum, M. (2011). Creating Capabilities: The
Human Development Approach, Cambridge, The
Belknap Press of Harvard University Press.
Nussbaum, M. (2015). La fragilidad del bien: fortuna
y ética en la tragedia y la filosofia griega. Antonio
Machado Libros.

Platon. (1999). E/ Banquete. Alianza.

Platon. (2002). Eutidemo. Universidad Nacional
Auténoma de México.

Séneca (1986). Epistolas morales a Lucilio. 2 vols.
Gredos.

Vigo, A. (2009). Entrevista a Enrico Berti. Anuario
Filosdfico, Vol. XLII/3.

Zeller, E. (1968): Fundamentos de la filosofia griega.
Ediciones Siglo Veinte.



	Happiness as Result of the Virtues
	Author
	Keywords
	I. Introduction
	II. ETHICS AND HAPPINESSS
	III. EUDAIMONIA DOMINANT OR INCLUSIVE
	IV. VIRTUE
	V. THE CONTRIBUTION OF THE CHRISTIAN THOUGHT
	VI. CONCLUSION
	References Références Referencias

