
© 2020. Daniel López Salort. This is a research/review paper, distributed under the terms of the Creative Commons Attribution-
Noncommercial 3.0 Unported License http://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/), permitting all non-commercial use, 
distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is properly cited.   

Global Journal of HUMAN-SOCIAL SCIENCE: C  
Sociology & Culture 
Volume 20 Issue 6 Version 1.0  Year 2020 
Type: Double Blind Peer Reviewed International Research Journal  
Publisher: Global Journals  
Online ISSN: 2249-460x & Print ISSN: 0975-587X 

 

Happiness as Result of the Virtues                 
 By Daniel López Salort    

Universidad Adventista del Plata     
Abstract- How to achieve happiness is a constant concern in ancient philosophy and also in 
Christian thought. All schools and their most representative thinkers, in one way or another, have 
referred to what behavior must be followed to escape the designs of fate, if it exists, and not fall 
into the wrong personal decisions, and to get happiness. Thus, this concern is analyzed and 
synthesized here, based on virtue as the central axis. In addition, certain contributions of 
contemporary philosophy about it are taken into account, knowing that Ethics centered on the 
individual is a reality that always adds concepts of great importance. Our future as a species 
undoubtedly revolves around an Ethic where the subject, society and the planet are in the 
maximum possible harmony. 
Keywords: ancient philosophy, christian thought, happiness, virtues, contemplation, behavior, 
ethics. 

GJHSS-C  Classification: F  O   R  Code: 370199  

 

 HappinessasResultoftheVirtues                                          
           
 

    
 

 
                                                

Strictly as per the compliance and regulations of:
 

  
 
 
 
 

 

  



Happiness as Result of the Virtues 

Daniel López Salort 

 
 

 

 

Abstract- How to achieve happiness is a constant concern in 
ancient philosophy and also in Christian thought. All schools 
and their most representative thinkers, in one way or another, 
have referred

 

to what behavior must be followed to escape the 
designs of fate, if it exists, and not fall into the wrong personal 
decisions, and to get happiness. Thus, this concern is 
analyzed and synthesized here, based on virtue as the central 
axis. In addition, certain contributions of contemporary 
philosophy about it are taken into account, knowing that Ethics 
centered on the individual is a reality that always adds 
concepts of great importance. Our future as a species 
undoubtedly revolves around an Ethic where the

 

subject, 
society and the planet are in the maximum possible harmony.

 

Keywords:

 

ancient philosophy, christian thought, 
happiness, virtues, contemplation, behavior, ethics. 

I.

 

Introduction

 

a filosofía nunca contiene una respuesta definitiva, 
aunque pueda tener respuestas decisivas. Lo que 
sí sucede es que las preguntas se vuelven más 

profundas cuando la riqueza conceptual domina. 
Preguntarse sobre la felicidad, sobre cómo ser felices, 
tanto en lo individual como en lo social, está en cada 
cultura, de un modo u otro. Bastan los escritos de Lao-
Tzu o de Confucio como testimonios. O, incluso, puede 
considerarse que las propuestas de Pantáñjali o del 
propio Sutra del Loto no son sino propuestas de 
obtención de la felicidad.

 

El pensamiento antiguo greco-romano nos 
ofrece también sus búsquedas y encuentros sobre los 
contenidos de la felicidad y los métodos para su 
obtención. En el significado de la palabra está ya lo que 
persigue.  En los griegos es eudaimonía:

 

eu

 

es bien, 
bueno, y daimon

 

es espíritu. Pero se distingue entre 
makarios

 

(bendición), ólbios (favorecido), eutychia

 

(suerte), y eu zén

 

(la buena vida, viviendo bien). Las 
lenguas posteriores también reflejan ese enraizamiento. 
En francés, heur es la raíz de bonheur (bon 

 

es bueno y 
heur es suerte o fortuna), y en los derivados del latín 
felix

 

(suerte, o destino) están el español felicidad, el 
italiano felicitá y el portugués felicidade.

 

Es necesario 
una advertencia: en la filosofía antigua el pensar es para 
profundizar el vivir, centrado en el Bien, siendo este el 
universo de virtudes que nos aseguran lo que llamamos 
felicidad, la armonía con las circunstancias que nos 

tocan. Es decir, no se trata de un conocimiento 
sistemático solamente, sino que es una filosofía para 
vivir, es una elección de vida, una decisión que abarca 
toda nuestra existencia (Hadot, 1998), donde el conocer 
deviene un hacer. En consecuencia, el conocimiento 
sostiene una actitud práctica en la vida (Zeller, 1968). 

Relacionado con todo lo anterior está el sentido 
de techne, que es ese tipo de conocimiento que se 
transforma en una práctica. Características de techne 
es que sintetiza saberes distintos, puede enseñarse, 
consta de definiciones precisas y es comprensible. Así, 
la filosofía es una techne biou, una técnica de la vida 
que busca la eudamonía. 

Concebida de esta manera la felicidad, es 
obvio que lo que hay en su centro es la conducta. Por lo 
tanto, felicidad y Ética se relacionan estrechamente, ya 
desde el pensamiento antiguo. Ya aproximadamente 
trescientos años a.C., en una carta, un filósofo griego 
escribe que es menester practicar la ciencia que nos 
trae la felicidad, puesto que si ella está presente 
sentimos que todo se tiene y que, de estar ausente, 
hacemos todo por tenerla (Epicuro, ed. 1991). 

Aquí se considera el aporte de la llamada 
filosofía antigua y el del pensamiento cristiano en dos 
de sus figuras representativas, Agustín de Hipona y 
Tomás de Aquino, en cuanto al eje central que nos 
ocupa: la felicidad y su obtención o no a través de las 
virtudes. Virtudes éticas para el caso de los pensadores 
greco-romanos, y aquellas más las virtudes teologales y 
la presencia divina para el pensamiento cristiano. 

También se tienen en cuenta los valiosos 
aportes de dos pensadoras contemporáneas (Annas, 
Nussbaum), quienes beben en la herencia de los 
planteamientos greco-romanos para desde allí plantear 
nuevas perspectivas y formulaciones. 

Una ética de la felicidad con eje en las virtudes 
es absolutamente actual, necesitada de más y más 
reflexiones, con miras a una siglo donde las diversidad 
de culturas y enfoques no hacen sino producir mayores 
exigencias para determinar lo apropiado y lo incorrecto, 
y dejar de lado las posturas relativistas, las subjetivas a 
ultranza, y todo aquello que nos entorpece en el camino 
a sociedades más justas y existencias más plenas. 

II. ETHICS AND HAPPINESSS 

Los finales del siglo pasado y el desarrollo de 
este tienen un gran dilema en la perspectiva filosófica, y 
es que todo pensamiento es eso: una perspectiva, que 
se justifica a sí misma y que plantea, a la vez, la 

L 

© 2020 Global Journals 

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
 I
ss
ue

 V
I 
V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

49

  
 

( C
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
20

Author: Editor y Director de Konvergencias, Filosofía y Culturas en 
Diálogo, Buenos Aires. Miembro del Consejo Directivo de Archivo 
Filosófico Argentino, Centro de Estudios Eugenio Pucciarelli, de la 
Academia Argentina de Ciencias, Buenos Aires. Miembro del Consejo 
Científico Asesor de Revista Enfoques, Universidad Adventista del 
Plata, Entre Ríos. e-mail: dlsalort@gmail.com



relatividad de lo que se afirma. Lo que se postula es 
que no hay verdades sino interpretaciones sin palabra 
final, incluso lo que se dice con esto. De modo que no 
es posible saber con certeza la conducta correcta y 
coherente, tanto en lo individual como en lo social. Y 
¿cuál es el Bien?, ¿cómo saberlo? 

Pero esta ética relativista contemporánea no 
refleja los distintos pensamientos que a lo largo de la 
historia se han producido en las concepciones éticas. 
Por lo general se distingue entre una ética de la virtud 
(de raíz aristotélica), una religiosa (de fuentes 
cristianas), una ética del deber (centrada en Kant), y las 
contemporáneas que se basan en distintos puntos de 
partida e incluso donde algunas niegan que pueda 
existir una ética normativa general (la raíz nietzscheana). 

Podemos observar que desde Freud la 
cuestión de la felicidad tiene una consideración central 
subjetiva: hay que satisfacer las necesidades que cada 
uno siente como reprimidas o diferidas en su 
realización, lo que está muy distante del planteamiento 
antiguo, donde la felicidad está unida a la virtud. No se 
presentan una sin otra. Hoy definimos a la felicidad 
como el logro de nuestras preferencias, siendo en 
muchos casos cuestiones únicamente personales. En la 
antigüedad greco-romana no tiene la felicidad un 
sentido de realidades subjetivas o emocionales, está 
muy distante de conceptos naturalistas o utilitaristas. ‘ 

En ese sentido, a diferencia de las éticas 
contemporáneas que se centran en la acción, la ética 
antigua se centra en el individuo o agente. En la ética 
del deber, nuestra responsabilidad es lo absoluto a 
respetar y es universal. En las llamadas éticas de las 
consecuencias, lo que se tiene en cuenta es el 
resultado de nuestras acciones en quienes nos rodean. 
Es decir, se trata de puntualizar cuáles son los 
principios generales que en cada caso se deben 
aplicar. Pero, en la ética de la virtud, lo que se busca es 
conocer y llevar a la práctica cuestiones que hacen a la 
vida personal, a cómo debería uno vivir para ser feliz. La 
crítica a las teorías que se basan en el deber o en las 
consecuencias de nuestras acciones, es que sus 
normas no son aplicables en todos los casos, lo cual 
limita y empobrece la conducta humana. Por eso, 
quienes niegan una ética basada en este tipo de 
normativas rígidas e inflexibles, prefieren una ética con 
base en el individuo y su búsqueda constante de la 
felicidad y el obrar en el bien. Según algunos 
investigadores, podríamos determinar que hay distintos  
modos de asumir hoy una ética basada en las virtudes. 
La de raíz aristotélica, que persigue a través del 
razonamiento encontrar y llevar a cabo la vida que vale 
la pena vivirse. Otra, basada en el individuo, que señala 
la necesidad de imitar y desarrollar lo que observamos 
como admirable en otras personas y en la sociedad. 

Así, en la filosofía antigua está la presencia de 
la felicidad como el centro de la actividad humana 
esencial. Sócrates señala claramente que la conducta 

debe partir de una actitud personal, porque una vida sin 
examen no vale la pena vivirse. Y señala claramente que 
no debe uno ocuparse de cómo son los bienes sino en 
qué manera están guiados. Se pregunta Sócrates, tras 
afirmar que es un hecho que todos deseamos ser 
felices, ¿cómo hacemos para que esa felicidad nos 
llegue? (Platón, ed. 2002). Y se responde que la 
felicidad es estar en posesión de lo bueno y de lo bello, 
a través de la virtud, dejando atrás creencias tales 
como las del destino o las de la fortuna de la 
satisfacción de los deseos  (Platón, ed. 1999). La 
felicidad en Sócrates deviene en realidad en darle un 
sentido a la vida quitándoselo a la muerte al mismo 
tiempo. Lejos quedan los dioses cuando a través de la 
virtud nos hacemos dueños de nuestra propia 
existencia. 

Contemporáneo de Sócrates, es Demócrito 
quien afirma que la tranquilidad de ánimo (euthymia), 
retomada después por los estoicos, lleva a la felicidad, 
siendo distinto ese estado al placer, porque se trata de 
un equilibrio sin miedos, sin temor a los dioses o 
alterado por cualquier otra emoción. 

De los distintos discípulos de Sócrates, 
Antístenes considera la felicidad como el abandono de 
los placeres,  la conquista de la autosuficiencia 
(autarcheia) y el autodominio (enkrateia). Pero, para 
Arístipo, el vivir con placeres sin ser dominado por ellos 
es el objetivo, ahí está la felicidad, incluso viviendo los 
placeres corporales. 

Platón expone que la felicidad depende 
virtudes y estas son partes del alma, siendo la justicia la 
mayor de esas virtudes, porque abarca tanto lo 
individual como la función del Estado. Al morir, a los 
justos les espera habitar en las Islas de los 
Bienaventurados donde reina la felicidad perfecta. La 
verdad siempre es una reminiscencia de lo que el alma 
sabe antes de encarnarse, cuando contempla 
directamente las esencias. Por ello la felicidad está en el 
recordar lo que de algún modo ya se conoce. Lo que 
debe buscarse es el Bien, no la forma en que este 
asume en tal o cual situación, el conocimiento del Bien 
nos entrega la sabiduría necesaria para un vivir en 
felicidad y paz. Esa sabiduría es la que nos guía en 
cada paso, y nos avisa de ejercer o evitar tal o cual 
acción. Así, la sabiduría se une a la justicia, y nos 
provoca la conducta recta. Lo que sí señala Platón es 
que es difícil la posesión máxima de la sabiduría, lo que 
se produce es un conocimiento por grados, por 
aproximación.  Se ha dicho que: 

Si se considera el concepto de ciencia, 
puede así decirse que Platón entrevé como fin de la 
vida una vita contemplativa que, desprendida de las 
insignificancias terrestres, se dedique 
exclusivamente a la contemplación de las cosas 
eternas. Por el contrario, si se toma en cuenta el 
concepto de Bien, parece entonces que, más allá de 
la contemplación, viene todavía la praxis, el hacer 

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
 I
ss
ue

 V
I 
V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

50

  
 

( C
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
20

© 2020 Global Journals 

Happiness as Result of the Virtues



del bien (…) Es así comprensible que Aristóteles 
declare que el concepto platónico de “bien” está 
completamente fuera del alcance de las 
posibilidades humanas: no puede ser realizado y no 
sirve siquiera como punto de orientación. (Gigon, 
1962, p. 238) 

Es así que es en Aristóteles donde la ética de la 
virtud alcanza su gran desarrollo. Lo dice claramente: 
se puede definir la felicidad como la prosperidad 
cuando se combina con la virtud (Aristóteles, ed. 1988). 
Habla de tres modos de una vida feliz: la que 
corresponde a un saber teórico, la de la virtud ética, y la 
de la vida del placer.  Es la vida de la virtud la que nos 
interesa. Hay muchas discrepancias entre los 
pensadores e investigadores sobre esto. El mismo 
Aristóteles cambia en sus conceptos: de considerar la 
prudencia (phrónesis)  como lo más alto, pasa a 
considerar la razón práctica en dicho lugar. Es decir, la 
phrónesis se establece por el recto discurso de la 
sophia, la gran actividad virtuosa del alma. Así, la 
eudaimonía se ubica en una zona donde está la virtud 
ética y la excelencia del concepto. No es el 
conocimiento del Primer Principio el objetivo de la vida 
filosófica, sino establecer la felicidad. Esta es la gran 
división entre los historiadores e investigadores: si 
Aristóteles proclama la vida feliz como el resultado de la 
vida contemplativa o si esa vida feliz es el resultado de 
las virtudes éticas. Pero siempre la felicidad es una 
actividad (práxis). Una diferencia importante, que el 
mismo Aristóteles señala, es que la vida virtuosa se 
cumple en la sociedad mientras que la vida 
contemplativa pertenece a la soledad. También debe 
tenerse en cuenta que la Ética no es una ciencia exacta 
ni jamás se plantea así. Son principios fundamentales 
que en cada caso se aplican según el mejor criterio que 
se logra, pero es ayudada en eso por la experiencia que 
el individuo y la ciudad tienen en las diferentes 
circunstancias de la vida. 

El conocimiento en Aristóteles tiene en 
consecuencia tres formas. Una es la ciencia (episteme), 
que considera la demostración de los principios. Otra 
es la inteligencia (nous), que considera el conocimiento 
de los principios. Y finalmente una tercera que es la 
sabiduría (sophia), que tiene la condición de reunir la 
techne, la phrónesis y la praxeis (la realización práctica). 
La prudencia tiene los medios para alcanzar la 
sabiduría, y a través de esta lograr la felicidad. 

a) Por eso, se ha dicho que 
La ética de Aristóteles tiene el mérito de ser   
puramente humana, es decir, de no estar fundada 
en una revelación o en una ley divina, y de ser, por 
tanto, completamente autónoma. Pero, a diferencia 
de la ética kantiana, tiene el mérito de no ser formal, 
porque contiene una motivación fuerte, la búsqueda 
de la felicidad. La concepción aristotélica de la 
felicidad es la más convincente que conozco, 

porque concibe la felicidad como la plena 
realización de todas las capacidades humanas, 
como el fulfilment, la flourishing life, para usar las 
palabras de Martha Nussbaum. Esta misma filósofa 
ha subrayado admirablemente también el carácter 
“frágil” de la felicidad en la concepción aristotélica, 
la importancia de la fortuna, de los bienes exteriores, 
de los bienes de relación. Todo ello contribuye a 
demostrar la finitud del hombre y, por tanto, también 
resulta ser una confirmación de la metafísica. Otro 
mérito de la ética aristotélica es la pretensión de 
valer no “siempre”, es decir, no en todos los casos, 
del mismo modo que las proposiciones de la 
matemática, sino “en la mayor parte de los casos”, 
vale decir: tiene el mérito de proveer reglas que 
admiten excepciones y de resultar más afín a la vida 
y a todas sus situaciones particulares. (Vigo, 2009, 
p. 518) 

Es necesario señalar que si bien la felicidad es 
el bien supremo, los antiguos no creen que es posible 
obtenerla en toda su dimensión, la conducta de cada 
individuo es fundamental para ello, tal como lo 
puntualiza Hesíodo cuando afirma que feliz es quien 
conociendo todas las cosas, obra sin la ofensas a los 
dioses, guiándose por el vuelo de las aves y escapando 
de los errores (Hesíodo, ed. 2013). Pero no se crea que 
el llamado genio griego y su continuación en los 
pensadores posteriores es producido por una cultura 
basada en lo sereno y equilibrado, sino precisamente 
por lo contrario: las tragedias del teatro griego y su 
posterior continuación evidencian las creencias de la 
existencia como algo difícil de comprender, difícil de 
soportar, muchas veces imposible de llevar adelante. 
Por eso es que se ha señalado que: 

(…) comprender y explicar históricamente la 
formación de las más altas y perfectas expresiones 
de aquel genio, impulsado a crear las formas ideales 
no únicamente como reverberación de una luminosa 
y bella realidad ya actuante, sino que además como 
reacción a imperfecciones, oscuridades y fealdades 
existentes. (Mondolfo, 1943, p. 27) 

¿Qué sucede con la necesidad de bienes 
materiales, con la salud corporal, con otros bien tan 
buscados en la existencia? Para Aristóteles son 
necesarios, su ausencia incluso podría determinar 
perder la felicidad por un período de tiempo, pero eso 
no determina la desdicha final del individuo, porque sus 
virtudes se conservan intactas. De allí la distinción que 
se realiza entre una vita beata –donde se es feliz por las 
virtudes que se poseen-, y una vita beatissima, que tiene 
la bendición de los bienes exteriores. Además, si faltan 
esos bienes materiales exteriores, la eudaimonía no es 
completa. Entre esos bienes exteriores se encuentran el 
bienestar general, no tener necesidad de cuidados de 
salud, estar exento de un trabajo servil, una posición 
social digna, amigos, cultura, entre otros. Por eso se 

© 2020 Global Journals 

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
 I
ss
ue

 V
I 
V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

51

  
 

( C
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
20

Happiness as Result of the Virtues



afirma que Platón y los estoicos pensaron una felicidad 
que depende de lo que uno realiza, pero para 
Aristóteles, más afín con el teatro trágico griego, esa 
felicidad también depende de la fortuna personal 
(Nsussbaum, 2015). Aristóteles no niega ni el placer ni 
el goce sensible, pero sí niega que sean los objetivos 
últimos del vivir en plenitud. Incluso habla de dos tipos 
de placeres. El que nos acompaña en el goce de algo 
que queremos, y el que nos viene como consecuencia 
de las decisiones éticas. Hay una división clara entre 
ambos tipos de placeres. Obrar conforme a la justicia, 
por ejemplo, es obrar sabiendo que el placer de hacerlo 
es una felicidad superior. Como ya se ha afirmado: 

La vida del hombre moralmente bueno se justifica 
por sí misma, por su elevación y belleza (esteticismo 
ético). Repárese en esto y juntamente en la 
circunstancia de que en el concepto de eudamonía 
de Aristóteles tienen cabida también los bienes 

exteriores de la vida, y se comprenderá sin trabajo 
que la ética de Aristóteles es la ética de un hombre 
terreno instruido y culto, cuya realidad basta mirar 
para apreciarla experimentalmente como digna de 
aprobación, y como ejemplar de lo recto, de lo 
inteligente y juicioso, de lo comedido y gratamente 
bello. Lo mismo que en la Metafísica también en la 
Ética, el Aristóteles posterior se ha vuelto más y más 
a la realidad concreta de la experiencia. 
(Hirschberger, 1954, p. 147) 

El resultado es que el filósofo deviene una 
persona sabia. Está en constante unidad con su propia 
virtus. Pero, para la antigüedad, la persona sabia no es 
quien cumple solamente con las normas éticas sino 
quien está en relación directa con su esencia, que es su 
virtus. Así, sabiduría y virtud van de la mano, alejadas 
ambas de las pasiones y las ambiciones. La filosofía de 
esta manera se transforma en una ética, armonizando la 
libertad personal con la responsabilidad ante la 
sociedad. Felicidad y sabiduría van juntas, ya que si no 
se es

 
sabio la felicidad no puede alcanzarse. 

Satisfacción de los placeres no es el camino, porque 
cuando un placer es satisfecho otro aparece, ocupa su 
lugar y pide solución.

 

b)
 

Es de gran importancia observar
 
también

 
que

 

La felicidad, al tener un valor moral y 
coincidir con el bien, es objetivo de la ética, pero ello 
no implica que tenga que ser necesariamente 
objetivo de la política y que, como tal, constituya la 
finalidad de la sociedad, el Estado o la organización 
política característica de un determinado período 
histórico. Para Sócrates, Platón y Aristóteles, y 
también para muchos estoicos, el objetivo de la 
polis (máxima institución política de la Grecia 
clásica), el reino o el imperio, lo mismo que el del 
individuo en singular, es, o debe ser, conseguir el 
bien supremo de los ciudadanos, es decir, la 
felicidad. En cambio, según los filósofos modernos, 

o al menos según Kant y sus seguidores (por 
ejemplo, en la filosofía política del siglo xx, John 
Rawls), el gobierno no debe preocuparse por el 
bien, ya que no existe una concepción común, 
compartida por todos, de lo que es el bien, y cada 
uno debe ser libre de perseguir aquello que se 
entiende por bien. El gobierno debe asegurar la 
libertad de todos, la posibilidad de que cada 
ciudadano busque su felicidad de la manera que 
juzgue conveniente, y debe garantizar la justicia, los 
medios y las condiciones necesarias para que cada 
uno, si así lo desea, logre su felicidad. (Berti, 2009, 
p. 243-244) 

Hay que señalar que Aristóteles insiste en que 
la búsqueda de la felicidad también significa la 
dimensión social de la misma, y expresa claramente 
que es únicamente en la ciudad donde puede realizarse 
ese logro, ya que por fuera de ella no hay individuos, y 
los dioses por sí mismos ya son felices. El bien de la 
ciudad es proporcionar a cada uno las condiciones 
para que logre su propia felicidad. Y esas condiciones 
se garantizan con la educación. El ser humano es un 
zoon politikón, como lo demuestra el lenguaje, que es 
comunicación en sociedad. Pero, al mismo tiempo, el 
individuo necesita de la ciudad, de otros individuos, 
para constituirse a sí mismo. La ciudad es necesaria 
para vivir pero también para vivir bien, o sea en la 
eudaimonía. Otro aspecto de gran importancia es que la 
felicidad personal no significa ni el desprecio ni el olvido 
ni la desconsideración de la felicidad de los otros. Es el 
caso de la virtud de la generosidad, por ejemplo, donde 
su ejercicio presupone que es el bien ajeno el que me 
importa y me moviliza. Por ello, las críticas de que una 
ética eudaimonista es solo autosuficiente y egoísta no 
son correctas. 

Podemos describir a la felicidad como lo que 
tiene la característica de no ser algo pasajero ni 
subjetivo, sino permanente y objetivo. Lleva toda la vida 
obtenerla, se la conquista y reconquista, siempre es 
algo que está en el presente pero a la vez también nos 
espera en el futuro. Es como se viene diciendo un 
hecho propio, interior, pero de realización práctica 
exterior, y debe depender lo menos posible de las 
circunstancias que nos rodean. Sabiduría y virtud nos 
salvan en los momentos difíciles y de dolor. Pero 
siempre la felicidad debe contener un Bien que sea el 
mayor de todos los bienes. Eso significa que hacia ese 
objetivo se ordenan todos nuestros actos. Es la 
perfección, aunque muchas veces no pueda 
alcanzarse, pero siempre está vigente y existe para ser 
logrado. Es un realizarse permanente. Y ese Bien no se 
busca para conseguir otro bien, es en sí mismo el 
mayor de los bienes. Riquezas, placeres, bienes 
materiales, son pasajeros. Pero no lo es vivir conforme 
a lo mejor de uno mismo, a la parte más elevada de 
nuestra condición. No alcanza con la definición de 
Sócrates en cuanto a que la virtud se relaciona con el 

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
 I
ss
ue

 V
I 
V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

52

  
 

( C
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
20

© 2020 Global Journals 

Happiness as Result of the Virtues



saber y la ignorancia con lo maligno. Es necesario 
también, para Aristóteles, la práctica de la virtud, 
porque en esa práctica crecemos y nos desarrollamos. 
Fuera de la ciudad, de la polis, no podemos ser felices, 
porque allí es donde podemos alcanzar el más alto 
grado de lo que somos. Así, en la ciudad el hombre 
puede ser libre al ser dueño de sí mismo, hacer lo que 
apetece y porque tiene un fin a realizarse en su propia 
persona (aunque no sea para todos, recordemos la 
situación del esclavo y de la mujer en la Grecia de 
Aristóteles). 

Las escuelas posteriores a Aristóteles se 
ocupan también de la felicidad, definida en líneas 
generales como la tranquilidad de ánimo, la serenidad 
interior, sobre todo ante los sufrimientos. Florecen las 
escuelas, las que se caracterizan por tener un sentido 
absolutamente práctico. Una concepción del mundo lo 
es desde un sistema de vida que se lleva a cabo. 

Para los estoicos ese ánimo y esa serenidad 
están en permanecer impasible ante los cambios. Y, 
sobre todo, en la negación del placer como fuente de la 
felicidad, por cuanto una felicidad hecha de placeres 
llega pero se va, por lo cual en definitiva solo trae dolor. 
Cuando domina el deseo no hay moderación, cuando 
domina el placer la virtud queda olvidada. La Naturaleza 
tiene un rol fundamental en los estoicos, ya que es 
considerada tanto en un sentido cósmico como en un 
sentido humano, resultando que la conducta del 
individuo debe obrar en un todo acorde a ella, en 
consonancia con ella. El alma no solo es racional sino 
que rige la conducta cuando lo adecuado nos guía. Es 
un alma rectora. Incluso los afectos dependen de los 
juicios que tenemos. La practicidad es la gran 
característica del pensamiento estoico. El dolor  y el 
placernos perturban cuando no nos gobierna el recto 
juicio. El dolor se aparece como un mal, y el placer 
como un bien, pero ambos son ilusiones, no son la 
realidad última de la existencia. Los juicios que se 
tienen son los que provocan esa situación, si no son los 
adecuados. El deseo se controla con la voluntad recta, 
el placer con la virtud. 

Séneca, por ejemplo, en sus escritos, no 
considera que la riqueza y la salud sean contrarias a la 
felicidad, pero sí insiste en que la virtud es lo que nos 
lleva a eso. Y lo expresa con contundencia: nadie 
puede llamarse a sí misma una persona feliz si no vive 
en la verdad. Para lo cual es necesario el razonamiento 
justo. Porque es sabido que muchos no son felices 
porque les falte placeres, sino precisamente por lo 
excesivo de ellos (Séneca, ed. 1986). Otro aspecto de 
la escuela estoica es la llamada práctica ascética, que 
al ejercitarse refuerza y profundiza la convicción sobre 
tal o cual deseo y la renuncia y dominio de él, como así 
también nos prepara para cuando ese deseo nos 
invada. No se está libre de una situación que no se ha 
vivido hasta que la vivimos y la superamos. El control de 
los deseos y necesidades es una norma estoica 

imperativa. Las prácticas mencionadas, de origen 
pitagórico, son tomadas y desarrolladas posteriormente 
como prácticas de purificación por el ascetismo 
cristiano. Hay que obrar en la oikeiosis, que es en lo 
que nos pertenece como propio, lo que nos aleja de la 
alienación y de lo vicioso. Así, permanecemos fieles a la 
naturaleza de ser hombres. No es la naturaleza 
platónica ni la aristotélica, sino una naturaleza humana 
naturalísticamente entendida (Hirschberger, 1954). De 
esta manera junto al derecho positivo establecido por 
las sociedades, se halla el derecho natural, basado en 
la ley cósmica que rige el universo y la vida, el Logos 
que tanto alaban y respetan los estoicos. De ahí el 
sentimiento y práctica del cosmopolitismo que se 
defiende, lo que conlleva un amor a la humanidad: 
famoso es cómo los grandes pensadores estoicos 
exhortan los derechos de las mujeres, de los esclavos, 
de los niños. El estoico no pregona una vida en 
aislamiento, como el epicúreo, al contrario. Porque en 
definitiva el Logos que nos guía es el mismo para todos 
y nos impele a la vida pública en la acción correcta. 

Para los epicúreos la felicidad está en el goce 
moderado de los placeres, en satisfacer los deseos 
pero equilibradamente, es decir que no haya dolor ni en 
el cuerpo ni perturbaciones en el alma. Por eso se 
reclama la imperturbabilidad (ataraxia). La felicidad se 
convierte entonces más en un no-hacer que en una 
actividad plena. Epicuro precisa entonces que esa 
felicidad se alcanza con cuatro actitudes, todas 
negativas: no tener miedo a los dioses, puesto que 
estos no se preocupan por los hombres; no tener miedo 
a la muerte, porque llega cuando no se existe; no 
confiar en un futuro, porque no depende 
exclusivamente de lo que uno haga; no tener deseos 
que no sean los verdaderamente necesarios. Es decir, 
como el propio Epicuro lo establece, cada placer por su 
propia naturaleza es un bien, pero no todos deben ser 
elegidos. El placer es en consecuencia, como se ha 
dicho, la ausencia de dolor en el cuerpo y de las 
perturbaciones en el alma. Y no hay que buscar la 
satisfacción de todos los deseos sino dominar eso, 
aceptar el gozar pero no el gozo de los viciosos, 
contentándose con lo natural y necesario. Buscar las 
verdades de toda existencia nos lleva a encontrar las 
virtudes imprescindibles para vivir lo que nos vuelve 
sensatos, moderados y dichosos. Porque si la medicina 
es inútil si no cura de las enfermedades en el cuerpo, la 
filosofía no sirve si no erradica los sufrimientos del alma 
(EPICURO, ed. 1991). Es necesario el conocimiento de 
uno mismo tanto como el conocimiento del mundo y 
cómo funciona. No valoramos las cosas porque sean 
buenas sino por el placer que nos entregan, 
entendiendo por placer lo ya señalado: la no existencia 
del dolor y la no perturbación del alma. Las 
recomendaciones de Epicuro se sustentan en su 
concepción del universo como un hecho material, 
hecho de átomos y vacíos, donde si bien existen los 

© 2020 Global Journals 

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
 I
ss
ue

 V
I 
V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

53

  
 

( C
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
20

Happiness as Result of the Virtues



dioses, estos no se involucran en la vida de los 
individuos. O sea que hechos tales como el destino son 
solo creencias y de ninguna manera realidades. 
Obviamente, razón y prudencia deben estar presentes, 
siendo las virtudes las que nos aseguran una vida 
dichosa. Vivir la vida en la mayor plenitud posible es la 
máxima epicúrea, pero también estimar el silencio y la 
paz interior. Se trata de un hedonismo medido, no 
desenfrenado. La recomendación es vivir lejos de la 
multitud, y de los honores. Como vemos, muy alejado 
del compromiso estoico con la vida pública y las 
cuestiones de la sociedad y la ciudad. El sabio cultiva la 
amistad pero más la afirmación de la propia vida, no en 
un sentido individualista sino en el sentido de 
recogimiento interior. Vivir en placeres pero medirnos en 
ellos. Los bienes exteriores considerados necesarios 
por Aristóteles quedan cuestionados. Y así lo expresa 
Epicuro al afirmar que cuando se refiere al placer como 
finalidad, no se trata de un placer vicioso enraizado en 
la sensualidad sino de uno que nos permite liberarnos 
de los dolores físicos y los sufrimientos de todo tipo en 
el alma. Así, los deseos que nos dan la felicidad no son 
muchos, al contrario, son los que la sabiduría nos 
aconseja. Realizar el placer adecuado para el cuerpo y 
para el alma nos iguala a los dioses.  También retoma 
Epicuro la clasificación aristotélica de dos tipos de 
placeres: uno que adviene cuando cesa el dolor que 
nos ocupe, y otro que adviene cuando se obra 
virtuosamente. Este placer es de alegría, mientras que 
el primero es de distensión. 

Para el escepticismo, la felicidad radica en 
permanecer sin ansiedad ante los cambios. Se debe 
permanecer sin juicio alguno sobre cualquier hecho, 
porque permanecer en la suspensión de los juicios 
determina que no haya preferencias. No se debe ceder 
a considerar que algo es bueno o malo, porque eso 
engendra desequilibrios. Todo depende de la 
valoración humana, entonces hay que detener esa 
valoración para ser feliz. La suspensión del juicio 
(epoche) es la solución. 

III. EUDAIMONIA DOMINANT OR INCLUSIVE 

Hay controversias sobre si Aristóteles le da a la 
eudaimonía un sentido dominante o inclusivo. Es 
dominante si el fin es la contemplación únicamente. Es 
inclusivo si concibe otros fines en su obtención. No hay 
acuerdo entre los investigadores sobre si el propio 
Aristóteles realiza esa distinción entre dominante o 
inclusivo.  

Para los que afirman el sentido dominante, la 
definición es que la mayor y  perfecta virtud es la 
contemplación. Todos los demás bienes se subordinan 
a ella. Las demás virtudes son secundarias o se 
subordinan a la contemplación. Esta es la virtud más 
perfecta, el mayor bien deseable en sí mismo. No hay 
nada superior a la contemplación, es el bien mayor. La 

contemplación significa la compresión última que un 
hombre puede lograr sobre las cosas nobles y divinas. 

a) En base a lo anterior, se ha dicho que: 
“En conclusión, se puede afirmar que en la ética 
aristotélica existen entremezcladas tres capas 
teóricas (…): una filosofía moral general, dedicada al 
examen minucioso de los presupuestos de la 
acción, del significado de los términos morales, del 
método de la ciencia práctica, y en especial de la 
naturaleza de la virtud y del conocimiento de la 
norma que determina lo correcto; una teoría moral 
positiva, dedicada a la descripción de las virtudes 
morales en la sociedad griega del IV a.C. y la 
conexión de estas con las estructura global de pólis 
griega y, por último, un ideal de vida contemplativa, 
fundada en una elaborada teleología, centrada en 
una de las primeras formas de vida ascética (…) A 
mi juicio, la filosofía moral general sigue siendo de 
un interés filosófico tan actual como hace dos mil 
trescientos años…” (Guariglia, 1997, p. 100) 

Para los que afirman el sentido inclusivo de la 
eudaimonía, el último fin no es la contemplación sino los 
diferentes tipos de actividades virtuosas. Es decir, la 
eudaimonía es un todo superior a sus partes, pero las 
incluye, sea la contemplación o sea la virtud ética de 
que se trate. Así, la felicidad está compuesta de 
muchos bienes.  No son pocos los investigadores que 
consideran que la vida teorética, la dedicada a la 
contemplación, son de los primeros escritos de 
Aristóteles. Por cuanto el Aristóteles en su madurez 
insiste en que no hay un Dios al que contemplar sino 
que son las causas primeras las que deben ser 
investigadas y contempladas. 

El eudaimonismo resultante no es un egoísmo 
moral, sino un eudaimonismo cuyo centro es el 
individuo. O sea una vida que se dedica a la obtención 
de la felicidad en base a una reflexión y a un ejercicio 
de determinadas virtudes. Toda la vida se estructura en 
ese sentido. En definitiva, la eudaimonía termina siendo 
el mayor placer que podemos tener. La felicidad, de 
esta manera, no se logra de un modo directo, sino que 
es el resultado de los logros en cada uno de los actos, 
por pequeños que sean, que llevamos a cabo en la vida 
de todos los días. La finalidad de la vida de cada 
individuo, que este mismo establece, si bien es 
posterior en el desarrollo de los hechos, es anterior a 
los mismos (es su causa final), pues esa finalidad es lo 
deseado y buscado. Mueve todo lo que el individuo 
realiza para lograrlo, y es el límite que por sí mismo no 
se supera nunca, pues no hay nada más allá de él. Así 
como no existe una estructura infinita de causas, pues 
todo tiene un comienzo, así tampoco hay un proceso 
infinito de fines, ya que estos culminan en uno que es el 
logro final, aquello para lo cual comenzó el movimiento: 
“La felicidad, por lo tanto, no está entendida tanto como 
un tema moral sino como una tarea necesaria e 

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
 I
ss
ue

 V
I 
V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

54

  
 

( C
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
20

© 2020 Global Journals 

Happiness as Result of the Virtues



ineludible para la persona. Ser felices es la gran 
sabiduría, preguntarse por cómo lo conseguimos es la 
misión de la filosofía” (López Salort, 2019, p. 20). 

IV. VIRTUE 

Es sabido que la virtud en la antigüedad griega 
es llamada areté, que se podría traducir como la 
excelencia en el hacer, la máxima capacidad de algo. 
En su versión latina virtud deriva de vir, que podríamos 
entender como fuerza (de ahí lo viril, por ejemplo). Pero, 
relacionados con ese sentido griego de excelencia, 
están los conceptos de eubulía (el buen consejo), 
eupraxía (que es tanto el obrar adecuadamente como el 
bienestar), auzoía (la buena vida), eurohía (el buen fluir 
de la vida), eukosmía (el ser disciplinado), y euthymía (el 
buen temple). Como vemos, todo es en relación a un 
estado de vida superior. 

Platón considera la virtud en relación al 
conocimiento de la Idea del Bien, siendo la fuerza que 
purifica el alma superando las limitaciones del cuerpo, 
aunque aclara que también se trata de aceptar que el 
placer debe participar de la existencia del individuo, 
siendo mesurado su rol. La Justicia se transforma así en 
la virtud esencial. 

Según Aristóteles, como se ha señalado, la 
virtud es el camino del medio que posibilita la felicidad. 
Las virtudes son de dos modos: las del conocimiento (o 
dianoéticas), y las de la conducta (o éticas). Pero ese 
término medio entre el exceso y el defecto es propio de 
cada individuo. Si se trata de una virtud dianoética se 
piensa en la prudencia. Si se trata de una virtud ética se 
piensa en la templanza. Si bien es parte esencial del 
alma humana, es práctica y en esa práctica logra su 
areté o excelencia. 

Siguiendo con Aristóteles, define la virtud como 
una disposición que se adquiere, siendo el justo medio 
de la prudencia. En consecuencia, es un hábito, no un 
producto de la naturaleza, que no debe ser perjudicada 
por las pasiones. A través del cultivo de la virtud el 
individuo educa su alma, y para educarse toma de la 
prudencia sus ejemplos. Y son las circunstancias las 
que revelan las virtudes, pues en aquellas se muestran 
estas: aparecerá la templanza y la fortaleza cuando 
predominen los sufrimientos y el dolor, por ejemplo. En 
el caso de lo que es justo, no son las leyes lo que en 
cada hecho determina la justicia, sino las virtudes de los 
hombres que aplican las normas. La virtud de esta 
manera no es una tendencia natural o biológica sino un 
hábito que se desarrolla. 

Pero hay un hecho de suma importancia en 
Aristóteles, y es que este concibe a la virtud no sólo 
como en resultado de un conocimiento sino también, y 
al mismo nivel, como una consecuencia de la voluntad. 
No solo se trata de conocer el camino del medio, libre 
de excesos, sino de quererlo ejercitar. La libre elección 
de un acto virtuoso me hace específicamente humano.   

En el caso del aporte de Platón para una ética 
de la felicidad, Annas piensa que al recurrir aquel a la 
forma dialógica de presentación de sus ideas, le quita 
valor sistemático a la estructuración de las mismas 
(Annas, 1999). Al dedicarse al mundo aristotélico de las 
virtudes, observa que estas se organizan con tres 
características: son disposiciones; tienen un sentido 
afectivo; tienen también un sentido racional. No son las 
repeticiones de costumbres heredadas, sino el 
resultado de una decisión propia. Se comprende los 
principios fundamentales y se obra en consecuencia. La 
educación que se recibe organiza las virtudes en un 
conjunto. De modo que para los antiguos no existían 
virtudes distantes unas de otras, sino que estaban 
unidas en un todo. Aunque cada individuo tenga su 
propia felicidad, el sentido que ella ocupa en la vida es 
el mismo para todos. Pero no es fácil llevar una vida de 
acuerdo con lo que las virtudes determinan, por eso 
toda la labor ética de las antiguas escuelas. Annas 
realza el concepto de philía en Aristóteles y otros 
pensadores, ya que la amistad o philía es todo lo 
contrario del egoísmo. Aristóteles hablaba de que la 
amistad nos revelaba cómo somos ya que nos 
reflejamos en los amigos y, al mismo tiempo, con los 
amigos podemos realizar lo que mejor hay en uno. Para 
Annas, la ética eudaimonista es la que permite superar 
el egoísmo, porque la felicidad personal incluye la 
felicidad de los demás. En los estoicos, principalmente, 
la consideración por el bien ajeno es de gran 
importancia, y rechaza la crítica de que la postura 
eudaimonista solo tiene en cuenta el interés personal. 
Además, debe ponerse atención a que si bien la ética 
antigua se centra en el individuo, no está fundada en el 
interés de cada individuo por encima de la sociedad. 

a) Subraya que 
Las virtudes éticas son tomadas algunas veces 

como incapaces de proveer guía para una acción 
individual, mientras otras teorías éticas sí lo hacen. Yo 
muestro cómo las virtudes éticas proveen guía para la 
acción. (…) La virtud ha establecido un lugar para sí 
misma en las éticas de negocios, bioética, ética 
médica, ética de ingeniería y otros campos de éticas 
aplicadas.  (Annas, 2014, p.1) 

Y agrega en ese mismo artículo que hay una 
diferencia que radica en que si se trata de reglas 
morales, se conoce qué debe hacerse en cada caso, 
pero si se trata de ética de la virtud lo que hay es un 
ideal de la característica que debe tener el objetivo a 
buscar, antes que el método a usar o lo que uno 
debería realizar. Así, es necesario empezar por un 
horizonte lo más amplio posible de lo que a la ética le 
corresponde. Lo que se necesita es que la virtud sea 
aplicable en las decisiones éticas, para que podamos 
obrar en el mundo real. Y eso se logra con un proceso 
de aprendizaje, que comienza en la niñez y continúa 
toda la vida. Se necesita experiencia y la habilidad de 

© 2020 Global Journals 

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
 I
ss
ue

 V
I 
V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

55

  
 

( C
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
20

Happiness as Result of the Virtues



reflexionar sobre ella en modos que la inteligencia lo 
que es valioso y lo que no. Lo que se aprende a hacer, 
se aprende haciéndolo. No hay una normativa universal 
sobre las virtudes a ejercer en cada caso, lo que hay es 
una guía abierta y razonable, de los valores a ejercer en 
las circunstancias de que se traten, desarrollado a lo 
largo de una vida. La educación se torna necesaria para 
que las adversidades de la existencia no nos lleven a 
caminos donde no dominen las virtudes sino 
precisamente lo contrario. 

Otro aspecto de gran importancia es cuál es el 
fundamento de base de las posiciones éticas antiguas. 
Y es la Naturaleza, la cual no es indiferente o lejana de 
la realidad humana. En Aristóteles, no se trata de un 
punto de partida anterior al pensamiento ético sino algo 
que otorga precisamente los objetivos del Bien. En las 
escuelas helenistas, sobremanera los estoicos, hay una 
interdependencia plena entre los juicios éticos y la 
Naturaleza, en primer lugar porque nos da los 
lineamientos de lo que es posible y, en segundo 
término, porque nos enseña lo que es éticamente 
adecuado a la hora de tomar las decisiones (Annas, 
1995). 

La virtud lo es todo en la práctica estoica, 
porque precisamente en el estoicismo la conducta es 
ampliamente superior en su sentido a las teorías. La 
voluntad es el eje que domina, llevado incluso más allá 
de la consideración aristotélica, donde esa voluntad se 
circunscribe a la apetencia del Bien. Ahora la voluntad 
es una actividad permanente, no se trata de una virtud 
considerada intelectualmente sino una ejercida desde el 
centro de nuestro modo de ser. La existencia está 
puesta en su orden por la voluntad, que se conjuga con 
la virtud, de manera que no hay lugar para los 
arrepentimiento No hay que llevar una vida dominada 
por las pasiones, porque esto es ser sabio, y aunque la 
sabiduría sea de difícil adquisición no por esto 
debemos dejarnos vencer (Epicteto, ed. 2015). Los 
estoicos especifican que las virtudes llamadas 
cardinales reúnen un racimo de virtudes relacionadas a 
ellas. En el caso de la Prudencia están el buen juicio, el 
cálculo correcto, la presencia de ánimo, la capacidad 
de elegir entre lo negativo y lo positivo, la capacidad 
para encontrar las soluciones. En el caso de la 
Templanza se ubican el buen ordenamiento de la 
conducta, el distinguir los movimientos correctos y los 
incorrectos, el saber evitar las opiniones en contrario 
que sean adecuadas, el autogobierno. En el caso de la 
Fuerza se encuentran la perseverancia en lo que es 
justo, la confianza en haber elegido lo correcto, la 
grandeza de ánimo, la buena predisposición, la alegría 
de perseverar aun en las situaciones muy difíciles. Y en 
el caso de la Justicia se ubican con ella la piedad, el ser 
sociable en la comunidad, la afabilidad del 
comportamiento ante el prójimo. Pero todas estas 
multiplicidades no son sino en realidad una sola virtud 
que se manifiesta de tantas variadas formas. Porque la 

virtud es en reflejo del Logos, y se halla presente en 
todos, sin distinciones de edad, sexo, clase social y 
ciudades. Adquirida la virtud, solo se puede perder por 
accidentes y por un tiempo (confusión mental, 
ebriedad, por ejemplo), pero el hombre virtuoso 
permanece así a lo largo de su vida.  

También Annas afirma en primer lugar que el 
adquirir y ejercer una virtud se compara con adquirir y 
ejercer una habilidad práctica, como el tenis o tocar el 
piano. En segundo lugar, que la virtud es parte del 
desarrollo del individuo. Describe la virtud como la 
disposición activa, persistente, de una persona, para 
pensar, sentir y obrar de determinados modos, que se 
proviene de las motivaciones que ya se tienen pero que 
luego son estructuradas a través de la reflexión y la 
educación. Las motivación aparecen primero, los 
conceptos vienen luego. Es decir, las virtudes son 
desarrollos educativos de las motivaciones que 
tenemos. Por eso, Annas lo sintetiza diciendo que hay 
una necesidad de aprender porque hay un deseo de 
superación. Pero, a diferencia de las habilidades 
prácticas, que se pueden adquirir unas y no otras, las 
virtudes se presentan unidas. No podemos desarrollar 
unas sí y otras no, ellas mismas se estructuran de esta 
manera. Nuestras reflexiones sobre cómo conducirnos 
en una determinada situación se realizan sobre un 
trasfondo de conjuntos de valores, sobre tal o cual 
virtud. Ser felices depende al menos de nuestras 
disposiciones y de cómo las hayamos educado, y son 
las consecuencias de nuestro mantenimiento o nuestra 
caída, dependiendo de las interrelaciones mutuas de 
esas disposiciones y la educación que le hemos dado. 
Ni la virtud ni la felicidad son el resultado de 
circunstancias de la vida, sino el resultado de cómo 
vivimos nuestra vida, siendo la diferencia entre la 
circunstancia externa y la interna donde las decisiones 
que tomamos necesitan de la guía para la acción. No 
hay contradicción ni lejanía entre la vida en el Bien y la 
conducta correcta. Es decir, no podemos basarnos 
únicamente en nuestros conceptos sobre la vida 
virtuosa, necesitamos desarrollar los criterios 
adecuados en base a nuestra propia existencia y al 
modo en que nos habituamos a dicha vida virtuosa 
como una totalidad estructurada. 

Sostiene Annas que cuando se pregunta en 
qué consiste la felicidad, la primera respuesta es que se 
trata de alguna clase de sentimiento. Algunos se 
sentirán felices de ayudar a una anciana a cruzar la 
calle, otros maltratando mascotas, o sea la felicidad es 
lo que definimos como tal. La noción de felicidad que 
hemos recibido se asocia con rostros sonrientes, 
sentirse bien, y circunstancias placenteras. Pero, en 
realidad, es la felicidad un movimiento de vida como 
algo completo, y debemos tener un telos, un objetivo o 
fin de vida, en torno al cual nos movemos (Annas, 
2004). 

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
 I
ss
ue

 V
I 
V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

56

  
 

( C
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
20

© 2020 Global Journals 

Happiness as Result of the Virtues



Annas observa que estos conceptos sobre una 
perspectiva ética de la felicidad obligan a considerar 
nuestras vidas en términos de estructura, y debemos 
tener a unificar nuestros objetivos. Y dado que tenemos 
una sola vida, necesitamos integrar todas nuestras 
metas lo mejor que podamos. Así, una actitud 
eudaimonista nos invita a pensar de manera global 
nuestras propias vidas, unificando la forma efectiva en 
que vivimos (Annas, 2011). Y en otro de sus escritos 
agrega que la reflexión del individuo sobre su propia 
vida es que debe considerarla como una totalidad, y 
ordenar sus prioridades luego de esto. Los pensadores 
antiguos no niegan casos de conflictos éticos por 
cuanto la resolución de ellos se puede dar en un marco 
de ideas inarticuladas del bien final en nuestra vida y, 
en consecuencia, es necesario estructurar ese bien final 
en primer lugar y cómo lograrlo (Annas, 1995, p. 241). 

Para Nussbaum es necesario encontrar un 
equilibrio en la ética de la virtud, equilibrio que medie 
entre el realismo y la objetividad. Lo que es bueno debe 
ser compensado en su generalidad por quien o quienes 
aplican los principios éticos generales, para realizarlo 
con objetividad. Se trata de descartar un relativismo 
tanto en lo gnoseológico como en el procedimiento. 
Siguiendo a Aristóteles, afirma que la experiencia es lo 
que da sentido a la aplicación de las normas éticas. Si 
bien la virtud depende del contexto en que se aplica, no 
significa que sea una relatividad sin más. Con la 
aclaración de que las rectificaciones que se 
implementen no representan un cuestionamiento de la 
virtud, sino su perfeccionamiento (Nussbaum, 2004). 
También un aspecto importante de su obra es el énfasis 
en las emociones, las que deben ser tenidas en 
consideración en todo planteamiento ético porque son 
parte muy importante de la conducta de cada persona. 
Las emociones parten de juicios que cada persona 
efectúa, sean esos juicios verdaderos o falsos, y son 
grandes impulsadoras de las acciones humanas. No se 
puede ignorarlas porque están en gran parte de la 
conducta y por lo tanto una vida buena las debe 
estructurar en sus reflexiones. Por ejemplo, hay dos 
emociones esenciales: el amor y la compasión. 
Ignorarlas no es adecuado si lo que se pretende es una 
ética de la felicidad y la virtud.  

En lo que hace a la compasión, debe estar 
fundada en tres condiciones: el sufrimiento ajeno debe 
ser grave y no superficial; el sufrimiento ajeno revela 
que nadie está exento de circunstancias que no 
controla y que puede dañarlo; y que el sufrimiento ajeno 
podría ser el nuestro. Una compasión ejercida de esta 
forma compromete a toda la sociedad en la ayuda a 
cada persona. 

La otra emoción mencionada, el amor, es la 
base de la compasión y debe constituirse en 
reciprocidad, respetando que cada persona es una vida 
diferente con su propia eudaimonía.  

En este sentido, Nussbaum no acuerda con el 
modelo estoico de permanecer impasible ante el dolor 
porque esto no se condice con la realidad, 
especialmente en lo que hace a los sufrimientos ante la 
carencia de bienes externos y materiales. Tarea de la 
filosofía es determinar cuáles son esos bienes exteriores 
básicos.   

Es fundamental entonces observar cuál es la 
teoría del Bien que cada sociedad dispone. Porque de 
ello depende si las instituciones ofrecen a cada 
individuo que sea posible la consecución de su 
felicidad. La calidad de vida de cada país y sociedad, 
por lo tanto, nace de una lista que contiene cuáles son 
las capacidades humanas que se postulan como 
esenciales y básicas y que no pueden faltar. Para 
Nussbaum es posible elaborar una concepción ética 
básica común a todas las sociedades, en base a 
rasgos humanos que siempre permanecen, lo que no 
termina siendo etnocéntrico sino un esencialismo 
histórico (Nussbaum, 1992). Esa concepción ética 
común es lo suficientemente abierta para permitir 
agregados, quitas y su fundamental puesta en 
ejecución. De lo que se trata es de determinar lo que 
cada ser humano debe hacer en tal o cual 
circunstancia, y en lo que no debe realizar. Con ello 
elabora los derechos básicos que todo gobierno debe 
respetar, cualquiera sea el lugar en donde esté: el 
decidir cada persona sobre la propia vida cuando esta 
está muy desolada; promover la salud física; mantener 
la seguridad de los individuos y su derecho de 
movilidad y modo de reproducción; promover la 
educación plena y sin restricciones; el respeto de la 
sociedad ante las emociones individuales y el disfrute 
de las actividades; promover la capacidad reflexiva o 
razón práctica, lo que permite planificar la vida de cada 
uno; promover las asociaciones e integración social, 
junto con el respeto a la Naturaleza; y, obviamente, 
respeto al derecho de la propiedad privada, derechos 
laborales, etc. Así conforma una agenda de 
responsabilidades sociales e individuales, sujeta a 
cambios, con un funcionamiento mínimo y uno máximo 
en cada caso, sin adherir a una postura metafísica o 
religiosa en particular (Nussbaum, 2011). 

V. THE CONTRIBUTION OF THE CHRISTIAN 

THOUGHT 
Sabido es que el pensamiento cristiano tiene 

ejes muy distintos a los de la antigüedad greco-romana: 
un Dios creador del mundo y de la vida, la nada al 
comienzo de ese mundo y de esa vida, la manifestación 
divina a través de la figura de Cristo, la noción del 
pecado, la fe en la existencia y presencia de Dios, son 
algunos de esos ejes.  En Agustín de Hipona la felicidad existe como 
el fin último al que aspirar, pero consiste en la posesión 
de la divinidad, ya que en ella radica la eternidad de lo 

© 2020 Global Journals 

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
 I
ss
ue

 V
I 
V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

57

  
 

( C
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
20

Happiness as Result of the Virtues



bueno. Al ser Dios lo único eterno, la entrega a Él y el 
vivir en Él garantiza una felicidad sin condicionamientos. 
Ese es el camino en que lo cierto nos vuelve felices. Por 
cuanto el sabio no es desdichado, sino todo lo 
contrario. El amor divino nos provoca amor a lo Divino, y 
allí está la felicidad. Lo que Agustín plantea es que la 
antigüedad greco-romana no puede alcanzar el 
concepto central de la felicidad, sino que la vislumbra a 
través de las virtudes éticas, pero le falta la presencia 
divina. Se busca a Dios y se goza de su presencia. Ya 
no se trata de saber vivir según los criterios de la razón 
y la experiencia, sino de vivir en Dios, conocerlo en lo 
que dice al hombre. A diferencia de Aristóteles, no hay 
una contemplación en términos de conocimiento de la 
divinidad, sino una vivencia existencial en lo 
trascendente. El amor a Dios nos lleva a esa vivencia. Y 
este amor no nos lleva a una vida feliz terrenal, que 
tiene su término o momento final, sino a una felicidad 
eterna, cultivando las virtudes sí, pero motivados por la 
presencia divina. Las virtudes no son fines en sí mismas 
sino ayudas al encuentro personal con Dios, lo que es 
de por sí la vida eterna y la salvación. Por ello también 
las virtudes necesarias ya no son solamente las éticas 
propuestas por la antigüedad, sino las teologales (fe, 
esperanza, caridad) que culminan no en la sabiduría 
sino en el amor. Por eso el primer mandamiento es 
amar a Dios por sobre todas las cosas (Agustín de 
Hipona, ed. 1997). En la misma línea está el criterio de 
que la felicidad, conjunción de todos los bienes, es la 
felicidad del alma, pero al ser un bien supremo, su 
identificación de Dios es la verdadera realidad. Dios es 
uno que se manifiesta en muchos en el estado que 
comúnmente llamamos felicidad (Boecio, ed. 1997). 

Tomás de Aquino busca conciliar el 
pensamiento clásico aristotélico con el cristiano 
agustiniano. El fin último del hombre es el conocimiento 
de Dios y la felicidad es lograr ese fin. Así, define como 
beatitudo lo que se conoce como felicitas, y esa 
beatitudo es un bien perfecto cuya naturaleza es de 
características intelectuales. Se trata de definir cuáles 
son los principios fundamentales que nos provocan el 
bien, y cuáles son las justificaciones que los sostienen.  
Sus puntos de partida son obviamente la Ética 
Nicomaquea y la Política de Aristóteles. Señala 
claramente que no se puede tomar la felicidad de la 
persona sin considerar la de la comunidad toda, es 
decir el bien común, porque este bien común es el que 
nos debe dirigir. Así, hay verdades que se logran por el 
simple razonamiento sobre lo correcto y lo incorrecto. 
Pero, hay otras que solamente aparecen por revelación 
divina y que, al aceptarlas como tales, las podemos 
comprender a través del razonamiento filosófico y 
teológico. El ser humano tiende por ley natural a su 
propia conservación y a la procreación, pero se 
diferencia de todo lo existente en que su racionalidad le 
permite conocer la verdad y buscar vivir en justicia en 
sociedad. De este modo se transforma la ley natural en 

ley positiva, por cuanto toda ética culmina en una 
sociedad ordenada de derechos y deberes. 

Las decisiones éticas que tomamos para hacer 
algo o no hacerlo nos expresan un principio indudable: 
nuestra libertad de decisión y autodeterminación, 
porque de no existir este principio no tendría sentido las 
nociones y consecuencias de error, falta, culpa, y 
demás. La ética y las virtudes que ella implica se 
centran entonces en la intención de la persona en la 
acción que lleva a cabo. La intención significa lo que la 
persona busca en su conducta, sus actos se definen 
por sus objetivos al realizarlos, sean esos objetivos el 
resultado de las prescripciones normativas, los deseos 
individuales, las costumbres, o lo que fuera. Y el centro 
de lo que debe guiarnos es que el Bien debería ser 
realizado y lo contrario evitado. La voluntad por lo tanto 
juega un papel esencial en la ética tomista, ya que se 
deduce por nuestro apetito del Bien que aparece en 
escena y nos impele a lograrlo. En cuanto a la virtud, 
Aquino adhiere a la clasificación aristotélica de las del 
conocimiento (las de las ciencias), las de la conducta 
(templanza o prudencia) y agrega las teologales (fe, 
esperanza y caridad). Y puntualiza que cualquiera de 
las virtudes que sea conocida y practicada en toda su 
naturaleza, nos lleva a buscar esas condiciones en 
todas las virtudes, siendo la prudencia la que nos 
aparece como lo más apetecible. La virtud termina 
siendo la actualización, en el sentido aristotélico, del 
Bien. La prudencia es entendida como la virtud que nos 
aleja del egoísmo disponiéndonos a obrar de modo 
trascendente a nuestros propios deseos en actos 
dominados por la justicia y el amor. La prudencia 
abarca tanto los medios como los fines con que nos 
movemos, ya que no es una pasión personal sino el 
conocimiento de los principios del Bien, es lo que nos 
guía en cada una de las virtudes haciéndonos elegir no 
solo los medios sino los fines en cada caso. La justicia 
tiene dos rostros: uno distributivo y otro conmutativo, o 
sea la distribución a todos según los méritos de cada 
uno y la que se efectúa sin tener en cuenta las 
particularidades. La templanza que sostiene, a 
diferencia de la impasibilidad de los estoicos, es la del 
camino medio aristotélico. Los deseos y acciones 
personales se equilibran con la actitud nutrida de 
templanza, donde la raíz del racionamiento y el 
conocimiento del Bien nos salvan del error. Igual 
sucede con la fortaleza. La defección de cualquiera de 
estas circunstancias y virtudes provoca el error y el mal. 

Como en el pensamiento antiguo, Aquinas 
considera que la beatitudo perfecta está más allá de 
nuestra capacidad, pero debe buscarse una vida en la 
que estén presentes valores como la defensa de ella, el 
conocimiento verdadero, la amistad (en el sentido de 
amar al otro como a uno mismo), porque estos bienes 
son los que por su naturaleza se nos presentan como 
apetecibles, y nos llevan a obrar en la prudencia, que 
no es sino la razón práctica en ejercicio del Bien. 

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
 I
ss
ue

 V
I 
V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

58

  
 

( C
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
20

© 2020 Global Journals 

Happiness as Result of the Virtues



Sin embargo, hay que señalar que hay 
diferencias entre las afirmaciones de Tomás de Aquino 
y las de Aristóteles. Por ejemplo, aborda la discusión de 
diferentes virtudes y vicios que el estagirita no hizo. Otro 
aspecto es que distingue entre una felicidad que se 
logra a través del esfuerzo humano por el desarrollo de 
sus virtudes, y otra que deriva de la presencia del don 
divino, y consiste en la visión de Dios en todo. Mientras 
que la contemplación que se obtiene es a través de del 
conocimiento filosófico, hay otra superior que es la 
participación directa en la gloria divina por gracia del 
mismo Dios. Por eso la presencia de las virtudes 
teologales. Son virtudes infusas. No se adquieren por el 
esfuerzo propio, aunque el accionar humano las 
fortalezca. Otra diferencia radica en que las virtudes del 
esfuerzo personal persiguen un fin humano, las virtudes 
cardinales tienen un sentido sobrehumano, divino 
(McIerny, O´Callaghan, 2014). En definitiva, la felicidad 
suprema es la contemplación de la verdad en Dios, la 
sabiduría es el vivir en las cosas divinas. 

VI. CONCLUSION 

Buscar y preguntarse por una ética basada en 
virtudes, donde no quede relegada la sociedad ni 
anulada la individualidad, y sea la felicidad el objetivo a 
lograr, tanto en ese individuo como en esa sociedad, 
pareciera una tarea extemporánea y sin sentido. Sin 
embargo, hacia fines del siglo pasado y en lo que de 
este, no son pocas las voces que se han levantado 
reclamándolo. Pero no se trata únicamente de ética, 
virtud y felicidad, sino de una realidad mayor: la que va 
desde un pensamiento filosófico que sea no solo 
teorético sino de aplicaciones prácticas (Hadot, Volpi, 
MacIntyre, Ricoeur) hasta la necesaria convivencia y 
diálogo de culturas muy diferentes que se presentan en 
nuestra contemporaneidad (Panikkar, Bindé, Morin, 
Appadurai). Por ello: 

La seguridad que brinda una fundamentación 
religiosa o la del razonamiento por sí mismo se 
enfrentan a las críticas de que toda verdad no es más 
que una interpretación, una perspectiva que puede ser 
cambiada por otra, una máscara que oculta un apetito 
de poder, la prerrogativa de un discurso en el que, si se 
rastrean sus orígenes, nos hallamos con otros 
discursos y así ad infinitum. Es decir, el pensamiento 
filosófico se ha convertido en pensamiento de la historia 
de la filosofía o, en el mejor de los casos, en 
pensamiento de cómo se piensa. Y como si fuera poco, 
estas críticas a su vez plantean que también son 
también otra interpretación. Y entonces, ¿cómo 
sabemos dónde radica la conducta adecuada, el valor 
de lo que es positivo y lo que no, lo que nos daña y lo 
que nos aleja de las heridas de lo negativo, en suma, 
del bien y del mal en la vida humana, por no decir el 
Bien y el Mal, o sea el trasfondo metafísico de todo 
obrar y sentir? (López Salort, 2018) 

Frente a ese relativismo a ultranza, que deriva 
en un ausencia de valores éticos, o lo que es peor, la 
negación de que puedan existir aun en un postulado 
teórico, es que aportes como las de Annas y Nussbaum 
se han presentado aquí, para dar ejemplos de que es 
mucho lo por hacer y seguir investigando, tomando 
como aportes en este caso los de la filosofía antigua y 
los del pensamiento medieval, sabiendo que no son los 
únicos, obviamente. Es un hecho irrefutable que toda 
ética se basa en una metaética, y lo que nos queda es ir 
logrando los acuerdos mínimos para la convivencia de 
las distintas culturas como para la mayor felicidad 
posible en cada sociedad e individuo. 

Felicidad y virtudes marchan juntas. Ahondar 
en consideraciones filosóficas sobre la voluntad del 
sujeto, el contenido del acto, y las consecuencias del 
acto, deben ser profundizadas, porque en ellas están 
los matices, las diferencias y consonancias de cualquier 
obrar que nos es propio. En este sentido, siguiendo a 
Nussbaum, podemos afirmar que no hay un quiebre 
con las posturas kantianas y las utilitaristas, si 
pensamos en una ética partiendo del sujeto, de su 
elección y de su acción, considerando las emociones 
presentes en cada decisión y el contexto en que la 
acción y su valoración se produce (Nussbaum, 1999). 
Junto a un derecho positivo debemos ahondar en un 
derecho humano global: desde el cuidado y respeto por 
las vivencias interiores y la felicidad al cuidado y respeto 
por la diversidad de culturas, la ecología planetaria, por 
ejemplo, sin dejar de tener en cuenta los desafíos de la 
biotecnología. Así como no hay una felicidad personal 
posible sin la presencia de virtudes éticas, tampoco hay 
una felicidad social posible sin esas virtudes en los 
campos que se ha mencionado. No podemos aplicar el 
anything goes de Feyerabend al campo ético, por 
cuanto eso fue propuesto en lo epistemológico 
fundamentalmente, además de ser un punto de partida 
y no de llegada. Necesitamos de una ética que 
responda a los casos concretos, a las circunstancias de 
cada día, pero que no caiga en las relatividades fácticas 
ni en los absolutismos porque cada sujeto y en cada 
comunidad busca lo mejor para sí. 

Tenemos ante nosotros desafíos muy fuertes, 
donde no sobredimensionamos si afirmamos que la 
cuestión ética es uno de los centros esenciales de 
nuestro futuro, incluso de la supervivencia de la especie 
sobre este planeta. Recordemos siempre la diferencia 
entre hominis y humanis, porque en ello radica nuestra 
constitución en el máximo bien de lo que somos. 

References Références Referencias 

1. Agustín de Hipona. (1997). Confesiones. Biblioteca 
de Autores Cristianos. 

2. Julia Annas. (1993). The morality of happiness. 
Oxford University Press. 

© 2020 Global Journals 

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
 I
ss
ue

 V
I 
V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

59

  
 

( C
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
20

Happiness as Result of the Virtues



3. Annas, J. (1995). Prudence and Morality in Ancient 
and Modern Ethics. Ethics, Vol. 102. 

4. Annas, J. (1999). Platonic Ethics, Old and New. 

Cornell University Press. 

5. Annas, J. (2004). Happiness as achievement. 

Daedalus, Journal of American Academy of Arts and  
Sciences, Vol. 133, No. 2, pp. 44–51. 

6. Annas, J. (2011), Intelligent Virtue. Oxford University 
Press.  

7. Annas, J. (2014). Applying virtue to Ethics. Journal of 
Applied Philosophy, Oxford. (La traducción del 
párrafo me pertenece). 

8. Aristóteles. (1995). Ética Eudemia, Gredos. 

9. Aristóteles. (2009). Ética a Nicómano. Tecnos.   
10. Berti, E. (2009). En el principio era la maravilla. Las 

grandes preguntas de la filosofía antigua. Gredos. 

11. Boecio. (1997). La consolación de la filosofía. 

Ediciones Akal. 

12. Bindé, J. (2005). Introducción General. En ¿Hacia 
dónde se dirigen los valores? Coloquios del Siglo 
XXI, Icaria Editorial. 

13. Epicteto. (2015).  Manual para la vida feliz. Errata 
naturae editores. 

14. Epicuro. (1991). Carta a Meneceo. Obras. Tecnos. 

15. Gigon, O. (1062). Problemas fundamentales de la 
filosofía antigua. Fabril Editora. 

16. Guariglia, O. (1997). La eudamonía en Aristóteles: 
un reexamen. Méthexis, Vol. 10, pp. 83-104. 

17. Hadot, P. (1998). ¿Qué es la filosofía antigua? 

Fondo de Cultura Económica. 

18. Hesíodo. (2013). Teogonía. Trabajos y Días. Escudo. 
Certamen. Alianza Editorial. 

19. Hirschberger, J. (1954). Historia de la Filosofía. Vol. 
I. Herder. 

20. López Salort. (2018). Perspectivas contemporáneas 
en Ética. Enfoques, Volumen XXX, Nº 2. 1-15. 

21. López Salort. (2019). Viajando con Pierre Hadot por 
el pensamiento antiguo. Editorial Académica 
Española. 

22. McInerny, R. y O'Callaghan, J.  (2014). Saint 
Thomas Aquinas. The Stanford Encyclopedia of 
Philosophy.  

23. Mondolfo, R. (1943). El genio helénico y los 
caracteres de sus creaciones espirituales. 
Universidad Nacional de Tucumán. 

24. Nussbaum, M. (1992). Human Functioning and 
Social Justice: In Defense of Aristotelian 
Essentialism. Political Theory  Vol.20 20, Nº 2, p. 
202-246. 

25. Nussbaum, M. (1999). La ética de la virtud: una 
categoría equívoca. Areté, Revista de Filosofía, Vol. 
XI, Nº 1-2, p. 573-613. 

26. Nussbaum, M. (2004). Non-Relative Virtues: An 
Aristotelian Approach. The World Institute for 
Development Economics Research.   

27. Nussbaum, M. (2006). Frontiers of Justice. Disability, 
Nationality, Species Membership. Cambridge Mass., 
The Belknap Press of Harvard University Press. 

28. Nussbaum, M. (2011). Creating Capabilities: The 
Human Development Approach, Cambridge, The 
Belknap Press of Harvard University Press. 

29. Nussbaum, M. (2015). La fragilidad del bien: fortuna 
y ética en la tragedia y la filosofía griega. Antonio 
Machado Libros.  

30. Platón. (1999). El Banquete. Alianza. 

31. Platón. (2002). Eutidemo. Universidad Nacional 
Autónoma de México. 

32. Séneca (1986). Epístolas morales a Lucilio. 2 vols. 
Gredos. 

33. Vigo, A. (2009). Entrevista a Enrico Berti. Anuario 
Filosófico, Vol. XLII/3. 

34. Zeller, E. (1968): Fundamentos de la filosofía griega. 

Ediciones Siglo Veinte. 
 
 

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
 I
ss
ue

 V
I 
V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

60

  
 

( C
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
20

© 2020 Global Journals 

Happiness as Result of the Virtues


	Happiness as Result of the Virtues
	Author
	Keywords
	I. Introduction
	II. ETHICS AND HAPPINESSS
	III. EUDAIMONIA DOMINANT OR INCLUSIVE
	IV. VIRTUE
	V. THE CONTRIBUTION OF THE CHRISTIAN THOUGHT
	VI. CONCLUSION
	References Références Referencias

