
© 2021. Eduardo Marcos Silva De Oliveira. This research/review article is distributed under the terms of the Attribution-
NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International (CC BY-NC-ND 4.0). You must give appropriate credit to authors and reference 
this article if parts of the article are reproduced in any manner. Applicable licensing terms are at https://creativecommons.org/ 
licenses/by-nc-nd/4.0/. 

 
     

    
 

 
   

 

Free Spirit: A Nietzschian Approach to the Concept of Identity 
 By Eduardo Marcos Silva De Oliveira                    

 UFMG                                         

Abstract- This article will deal with the problem of identity based on Nietzschean philosophy. We 
will try to approach how the theme is within a historicist approach, in parallel, describing how 
Nietzsche positions himself in relation to the problem in question. We will approach how 
Nietzsche values the body as a criterion for an individual identity distinct from a collective identity 
in which consciousness presents itself as a psychosocial criterion in order to typify human life. 
Likewise, we will emphasize the theme with its definition of free spirit described in Human too 
human, which, according to our understanding, best corresponds to the definition of the 
subject's authenticity in the face of the cultural impositions of tradition.   

Keywords: nietzsche; free spirit; identity, body, conscience. 

GJHSS-A Classification: FOR Code: 199999 

 

 

FreeSpiritANietzschianApproachtotheConceptofIdentity 
 
 
 
 
 
 
 
                                                                
 
 
  
 

Global Journal of HUMAN-SOCIAL SCIENCE: A 
Arts & Humanities - Psychology
Volume 21 Issue 11 Version 1.0 Year 2021 
Type: Double Blind Peer Reviewed International Research Journal
Publisher: Global Journals
Online ISSN: 2249-460x & Print ISSN: 0975-587X  

Strictly as per the compliance and regulations of:



Free Spirit: A Nietzschian Approach to the 
Concept of Identity 

Espírito Livre: Uma Abordagem Nietzschiana Sobre O Conceito De Identidade 

Eduardo Marcos Silva De Oliveira

 
 

 

Resumo-

 

O presente artigo1

I.

 

Considerações Introdutórias

 

 

ocupar-se-á com o problema da 
identidade a partir da filosofia nietzschiana. Buscaremos 
abordar como a temática se encontra dentro de uma 
abordagem historicista, paralelamente, descrevendo como 
Nietzsche se posiciona frente ao problema em

 

questão. 
Abordaremos como Nietzsche valoriza o corpo como critério 
para uma identidade individual distinta de uma identidade 
coletiva na qual a consciência apresenta-se como critério 
psicossocial de forma a tipificar a vida humana. Do mesmo 
modo, enfatizaremos a temática com sua definição de espírito 
livre descrita em Humano demasiado humano

 

que, segundo 
nosso entendimento, melhor corresponde a definição de 
autenticidade do sujeito frente as imposições culturais da 
tradição.  

 

Palavras-chave:

 

nietzsche; espírito livre; identidade, 
corpo, consciência.

 

Abstract-

 

This article will deal with the problem of identity 
based on Nietzschean philosophy. We will try to approach how 
the theme is within a historicist approach, in parallel, 
describing how Nietzsche positions himself in relation to the 
problem in question. We will approach how Nietzsche values 
the body as a criterion for an individual identity distinct from a 
collective identity in which consciousness presents itself as a 
psychosocial criterion in order to typify human life. Likewise, 
we will emphasize the theme with its definition of free spirit 
described in Human too human, which, according to our 
understanding, best corresponds to the definition of the 
subject's authenticity in the face of the cultural impositions of 
tradition.

 

Keywords:

 

nietzsche; free spirit; identity, body, 
conscience.

 

 

problema da identidade vincula-se, 
historicamente, a uma miscelânia de 
interpretações. Aspectos sociais, culturais, 

filosóficos, fisiológicos e psicológicos fomentam o 

                                                             
1
 O trabalho apresentado é continuidade da pesquisa intitula 

Übermensch nietzschiano e o cristianismo: estudos sobre a filosofia 
da religião em Nietzsche. Para nos orientarmos sobre as chamadas 
das obras nietzschianas, recorreremos a organização do original 
sugerida pela edição das Obras Completas de Colli/Montinari em 
Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA). Herausgegeben 
von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. München/Berlin/New York: 
dtv/Walter de Gruyter & Co., 1988. As demais obras serão 
apresentadas segundo as normas técnicas brasileiras. 

debate sobre a questão. Grosso modo, podemos 
compreender a identidade como sendo uma percepção 
de sujeito, ou de pessoa, que se sustenta por uma 
estrutura racional, ou melhor, por uma unidade 
psicológica constituída em um determinado espaço 
tempo. Nietzsche, por sua vez, enquanto extemporâneo 
identifica no escopo do problema características 
inerentes a formação da identidade ao longo do 
processo histórico. Nesse viés, convém-nos a 
interpretação de Jacques ao afirmar que “a importância 
conferida ao estudo da identidade foi variável ao longo 
da trajetória do conhecimento humano, acompanhando 
a relevância atribuída à individualidade e às expressões 
do eu nos diferentes períodos históricos”2. Senão 
vejamos: a) a antiguidade contribuiu com a metafísica 
valorando a noção de interioridade. A máxima 
“conhece-te a ti mesmo”3  como norteamento. Com 
isso, estruturando “a composição do caráter enquanto 
representação da consciência, que definem a noção 
grega de persona”4

o diagnóstico nietzschiano indica que foi a busca 
desenfreada pela salvação da alma, propugnada pelos 
primeiros filósofos, que conduziu tal encaminhamento, 
preliminar à emergência do cristianismo. A preocupação 
com a permanência da identidade pessoal é o que levou o 

. Além disso, possuindo na arte o 
impulso de criação/destruição e a manifestação da vida 
tal como compreendida. Tal concepção, por sua vez, 
sofreu influência da noção cristã de Pessoa de forma a 
perdurar até seu declínio com o enfraquecimento da 
interpretação dual de mundo (transcendente e 
imanente); conjuntamente, o retorno do humano ao 
centro das questões filosóficas e o surgimento das 
revoluções científicas. Em Nietzsche é apresentado 
uma reinterpretação de tais fatos. O estado de 
conservação da vida imposto pela caracterização 
socrático-platônica, posteriormente, apropriado pelo 
cristianismo alicerçam, segundo seu entendimento, 
uma mediocridade moral e cultural. De acordo com 
Onate, 

                                                            
 

2
 
JACQUES, 1998, p. 159.

 
 
3 EH/EH, Por que sou tão inteligente, § 9. 
4 LOPES, 2002. 
 

O
 

   

© 2021 Global Journals 

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
I 
Is
su

e 
X
I 
V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

29

  
 

(
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
21

A

Author: Metre em Ciências da Religião e graduado em filosofia pela 
PUC Minas. Mestrando em filosofia pela UFMG. Bolsista CNPq. 
e-mail: edumasilo@gmail.com

homem a forjar domínios extrínsecos à sua existência 
efetiva5.

5 ONATE, 2003, p. 55.



Nesse sentido, importante salientarmos que no 
percurso de criação de domínios que o ser humano se 
encontra inserido a ciência, apesar de possuir papel 
preponderante para uma possível autenticidade do 
humano, acaba por se apoderar dos mesmos valores 
da tradição. Em outras palavras, Nietzsche se encontra 
na contramão da valoração histórico-cultural. A partir de 
sua compreensão, genealogicamente, nossa noção de 
identidade, em particular, nossa identidade pessoal não 
se deve à ideia grega de interioridade sendo a máxima 
“nosce te ipsum [conhece-te a ti mesmo] a fórmula 
para a destruição, esquecer-se, mal entender-se, 
empequenecer, estreitar, mediocrizar-se [...] Expresso 
moralmente:  amar o próximo, viver para outros e outras 
coisas pode ser a medida protetora para a conservação 
da mais dura subjetividade”

 

6. Nossa identidade 
também não se deve ao domínio do conhecimento de 
si, tão pouco ao conhecimento científico, e sim, ao 
desdobramento das escolhas e ações que nos compõe 
enquanto pessoas; b) a modernidade proporcionou 
como marco das reflexões sobre o problema da 
identidade a questão da subjetividade7. O cogito ergo 
sum

 

de Descartes tornou-se o slogan

 

de uma reflexão 
absoluta do sujeito sobre a interioridade. O sujeito não 
mais pertence ao mundo, mas torna-se sujeito no 
mundo. Radicalizando com isso a significação de 
humano baseada na problemática relação corpo e 
alma. Todavia, segundo a interpretação nietzschiana, 
Descartes é compreendido como “superficial”8

 

haja

 
vista que o pensador francês, ao elaborar sua filosofia 
valorizando apenas aspectos mentais, desconsidera 
aspectos (psicológicos, sociológicos e fisiológicos) 
intrínsecos à formação da identidade do ser humano. 
Além disso, diferentemente da compreensão 
cartesiana, Nietzsche não promove o dualismo corpo e 
alma onde, para o filósofo, “corpo sou eu inteiramente, 
e nada mais, e alma é apenas uma palavra para um 
algo no corpo”.9

                                                             
  6
 EH/EH, Por que sou tão inteligente, § 9. 

 
7

 

O problema da subjetividade em Nietzsche que pretendemos 
abordar é direcionada particularmente a sua crítica a Descartes e 
Kant como expoentes da modernidade.

 

Queremos destacar que o 
problema em Nietzsche,que parte de uma investigação 
genealógica,não é descartado

 

em sua fase intermediária.Ao contrário, 
demonstra inseridono decorrer de sua filosofia

 

apesar de possui 
maior expressividade na fase tardia de sua produção.Ao nosso ver, o 
problema compõe nossa especulação sobre a formação da 
identidade do ser humano de forma a contribuirpara nossa

 
interpretação sobre o espírito livre.

 
8

 

JGB/BM, V, § 191.

 
9

  

Za/ZA, I, Dos desprezadores do corpo. 

 

Posteriormente, Kant

 

postula a 
categorização a priori

 

do “eu” como uma realidade 
simples, indivisível, independente e, portanto, 
fundamental. Nesse sentido, sua filosofia prima pela 
compreensão do sujeito enquanto ser consciente, quer 

dizer, prima por suas capacidades mentais. Enquanto 
Kant fundamenta-se na razão, Nietzsche, por sua vez, 
interpreta a consciência como um instrumento de 
segunda ordem valorando o corpo (Leib) como 
instrumento de primeira ordem.  

O corpo é uma grande razão, uma multiplicidade com um 
só sentido, uma guerra e uma paz, um rebanho e

 
um 

pastor. Instrumento de teu corpo é também tua pequena 
razão que chamas de “espírito”, meu irmão, um pequeno 
instrumento e brinquedo de tua grande razão. “Eu”, dizes 
tu, e tens orgulho dessa palavra. A coisa maior, porém, em 
que não queres crer – é teu corpo e sua grande razão: essa 
não diz eu, mas faz Eu.10

tudo nos leva a considerar que Nietzsche trilhou o caminho 
daquilo que seria conhecido como fenomenologia do

 corpo, na medida em que considerou que não há qualquer 
possibilidade de conhecimento imparcial, posto que a vida 
atravessa, determina e se revela em qualquer expressão do 
intelecto humano. A partir da investigação dos fenômenos 
vivenciados no corpo faz-se

 
possível lançar um vislumbre 

sobre a ideia de mundo, sendo ainda viável descrever tal 
experiência sem que despenquemos no objetivismo 
científico ou mesmo no subjetivismo absoluto. O corpo é o 
fenômeno chave que nos possibilita falar com propriedade 
sobre a existência”

  A referida citação demonstra como Nietzsche 
se contrapõe as interpretações subjetivas (cartesianas e 
kantianas) do sujeito que imperavam na modernidade 
concebendo, desta forma, um novo ponto de reflexão 
interpretado como um processo de desumanização 
(Entmenchlichung), ou melhor, de retorno a natureza 
que começa a ficar mais evidente a partir de sua 
segunda consideração extemporânea intitulada  Da 
utilidades e os convenientes da história para a vida

 
na

 qual, segundo sua interpretação, o ser humano passa a 
tomar consciência do sentido histórico

 
dos valores 

preponderantes à sua existência. Para Nietzsche, trata-
se do humano libertar-se do eixo da traição cultural, do 
vir a ser, consequentemente,

 
negar os valores 

metafísicos e, por sua vez, valorizar a Terra, o corpo, o 
humano e suas experiências. Nesse sentido, cabe-nos 
a assertiva de Nunes na qual

 

11

Em outras palavras, o corpo em Nietzsche, 
como instrumento de primeira ordem, encontra-se 
umbilicalmente atrelado à vontade humana que o 
filósofo posteriormente definirá como sendo vontade de 
poder

.
 

12

                                                             10

 
Za/ZA, I, Dos desprezadores do corpo. 

 
11

 

NUNES, 2018, p. 18.

 

, um impulso intrínseco ao ser humano que 

12

 

Embora se encontre, na maioria das obras dos comentadores 
estrangeiros, a tradução de Wille zur Macht

 

do alemão e demais 
idiomas para o português como vontade de poder, optou-se por 
manter a tradução de Wille zur Macht

 

por vontade de potência, 
mantendo a primeira tradução apenas nas citações dos 
comentadores utilizados na pesquisa. A existência de uma dupla 
tradução no termo Macht

 

para o português não compromete o 

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
I 
Is
su

e 
X
I 
V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

30

  
 

(
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
21

A

© 2021 Global Journals

Free Spirit: A Nietzschian Approach to the Concept of Identity



caracteriza a afirmação da vida e valorização dos 
instintos. 

Apesar das significativas contribuições para o 
problema da identidade ao longo da história, é com 
Locke que a questão passa a possuir uma 
interpretação específica. Ainda que o pensador inglês 
se aproprie dos mesmos fundamentos do pensamento 
de Descartes, no que tange ao isolamento dos 
conteúdos mentais da realidade física do sujeito, esse o 
faz de forma menos radicalizada. Para Locke, a 
identidade é uma relação de um para um. É a 
continuidade de pensamento que constitui a identidade 
pessoal do sujeito e afirma-se, de certa forma, 
hierarquicamente, pela consciência e pela memória. 
Para Locke, a consciência, como critério de identidade, 
não deve sofrer interrupção cabendo a memória tornar 
“a maioria de nós consciente de nossa existência 
continuada ao longo do tempo”13. Tal definição 
endossa a afirmativa lockena de que a memória “é tão 
necessária em todas as partes e condições da vida, e 
há tão pouco que se possa fazer sem ela que não 
devemos temer que ela se torne fraca e inútil”14. 
Corrobora com a interpretação lockiana, ainda que com 
a ressalva de não considerar uma hierarquização 
existente entre consciência e memória o 
posicionamento huminiano. Segundo Hume, “apenas a 
memória nos faz conhecer a continuidade e a extensão 
[de] sucessão de percepções, devemos considerá-la, 
sobretudo por essa razão, como a fonte da identidade 
pessoal”15. Contudo, para Nietzsche, tão importante 
quanto a memória é o esquecimento16. Ambos atuam 
enquanto forças provenientes da vontade de poder, e 
como impulso intrínseco ao humano, constituem sua 
unidade enquanto sujeito. Para Nietzsche, “esquecer 
não é uma simples vis inertiae [força inercial], como 
creem os superficiais, mas uma força inibidora ativa, 
positiva no mais rigoroso sentido, graças à qual o que é 
por nós experimentado, vivenciado, em nós acolhido, 
não penetra mais em nossa consciência”17

                                                                                                       
significado da expressão. A opção por manter a tradução vontade de 
poder foi definida em detrimento das contextualizações da maioria 
dos comentadores e tradutores brasileiros pesquisados 
13 PARFIT, D, 1984, p. 205. 
14 LOCKE, 1966, p. 234. 
15 HUME, 2009, p. 294. 
16 Segundo Niemeyer (2014, p.184), “antes de Nietzsche, o 
esquecimento não havia sido tão claramente definido como faculdade 
ativa e força positiva [...]. Em Humano demasiado humano, Nietzsche 
contrapõe o esquecimento, como força promotorada vida, ao 
recordar histórico (historicista) excessivo, [...] do qual o homem 
moderno sofre. [...]. Com riqueza de imagens, essa contraposição 
retrata o fabuloso incipitcom o embate entre animal esquecidiço, que 
vive de forma a-histórica e por isso feliz, e o homem que se recorda, 
que sente historicamente e é, por essa razão, infeliz (1 KSA 1: 248s.)”. 
17 GM/GM, II, § 1. 

; e c) a pós-
modernidade especula uma gama de interpretações 
sobre o problema da identidade, uma espécie de 
ramificação da filosofia do sujeito. Pensadores 
contemporâneos despontam suas críticas ao problema 

da identidade abordando um viés hermenêutico/ 
narrativo sobre o problema no qual ser pessoa é 
encontrar-se num espaço moral que estabelece os 
ditames de sua auto interpretação, quer dizer, “saber 
quem é você é estar orientado num espaço moral, um 
espaço no qual aparecem questões sobre o que é o 
bem e o mal, o que vale e não vale a pena fazer, o que 
tem ou não tem significado ou importância”18. 
Schechtmann, por sua vez, apresenta uma teoria 
antropológica da formação do sujeito ao descrever que 
quando se trata da identidade das pessoas                              
“o desenvolvimento, por um lado, das capacidades 
cognitivas e agenciais e pelo outro de relações 
interpessoais cada vez mais complexas e autodirigidas 
e as interações não devem ser vistas como processos 
distintos, mas sim, como dois lados de uma mesma 
moeda”19

Ou seja, no que tange ao problema da 
identidade percebemos na presente introdução não 
somente uma questão histórica, mas também, uma 
distinção na qual o conceito de identidade “passa a ser 
[qualificado] como identidade pessoal (atributos 
específicos do indivíduo) e/ou identidade social 
(atributos que assinalam a pertença a grupos ou 
categorias); esta última ainda recebe predicativos mais 
específicos como identidade étnica, religiosa, 
profissional, etc”

. Isto é, a formação do sujeito encontra-se 
atrelada a infraestruturas sociais complexas que 
envolve questões morais, culturais e práticas 
normativas que se desenvolvem ao longo do tempo. O 
que se aproxima do sentido histórico compreendido por 
Nietzsche. Como veremos, a crítica nietzschiana se 
direciona diretamente aos valores estruturantes da 
sociedade nos quais, segundo o filósofo, são 
responsáveis pela consolidação de uma identidade 
cativa e gregária.  

20. Cabe-nos ressaltar que não é 
objetivo do presente artigo retomar as correntes que 
debatem o problema da identidade, mas referenciando-
nos delas para especularmos sobre a seguinte questão: 
sendo o problema da identidade a caracterização que o 
sujeito possui de ter consciência de si, portanto, uma 
questão que envolve não somente os aspectos mentais 
(psicológicos e intelectuais), mas também, aspectos 
morais e fisiológicos, seria possível caracterizar o 
sujeito para além de tais juízos segundo a interpretação 
nietzschiana? No intuído de contribuir para o debate em 
questão relacionaremos a temática com a interpretação 
nietzschiana de espírito livre21

                                                            

 

18

 

TAYLOR, 1989, p. 28.

 

19

 

SCHECHTMAN, 2014, p. 112.

 
 
20

 
JACQUES, 1998, p. 161.

 
 

.  

21
 Não é nosso intuito trabalhar a compreensão feita pelo filósofo 

alemão sobre os espíritos livres na sua fase intermediária na busca 
por afirmar a vida, em face do niilismo afirmativo. Quando Nietzsche 
elabora a filosofia do espírito livre, a partir de 1876, o niilismo ainda 

   

© 2021 Global Journals 

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
I 
Is
su

e 
X
I 
V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

31

  
 

(
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
21

A

Free Spirit: A Nietzschian Approach to the Concept of Identity



A compreensão de espírito livre que 
pretendemos apresentar se contrapõe, inicialmente, aos 
princípios identitários e valores morais-metafísicos-
religiosos, mas não nega o valor da cultura como meio 
de educação, elevação e afirmação do ser humano. O 
que fica evidenciado, em especial, nas obras Aurora, A 
gaia ciência e Além do bem e do mal. Contudo, a 
definição do tema que se pretende na presente 
pesquisa se faz no sentido de investigar a abordagem 
de Nietzsche a partir dos escritos de Humano 
demasiado humano. Portanto, procuraremos apresentar 
o apontamento de Nietzsche a favor da afirmação e 
valoração da vida a partir de sua compreensão de 
espírito livre frente aos valores vigentes na sociedade 
moderna de forma a contribuir para uma possível 
autonomia da identidade do humano. Sua filosofia nos 
proporcionará uma distinta reflexão sobre o problema 
proposto. Principalmente porque no que tange a 
interpretação nietzschiana, a formação da identidade 
sob o domínio da cultura na qual o poder político, a 
ciência, a arte e a religião são manifestações que 
perpetuam os valores morais-metafísicos-religiosos 
que, de acordo com sua filosofia, contribuíram para o 
ser humano perder sua identidade.  

II. Domínio da Cultura x a Autonomia 
da Identidade: O Ideal de Espírito 

Livre 

A noção de “Eu” (Self) enquanto princípio de 
investigação filosófica é uma especificação da 
modernidade. O sujeito que passa a ter consciência de 
si. Mas no que se refere ao ponto de vista nietzschiano 
o ser humano, historicamente, não se encontra livre 
para exercer tal autonomia. Sua crítica desponta para a 
necessidade do humano ser “[...] capaz de contradizer, 
ter boa consciência ao hostilizar o habitual, o tradicional 
e consagrado – isso é [...] o que há de verdadeiramente 
grande, novo e surpreendente em nossa cultura, o 
maior dos passos do espírito liberto”22

                                                                                                       
não é uma preocupação teórica. Por esta razão não iremos 
aprofundar sobre a temática na presente pesquisa. Somente a partir 
de final de 1880 e, de modo mais enfático, a partir de 1885, é que 
Nietzsche elabora um pensamento sobre o niilismo. Portanto, 
somente na fase madura. Nesse sentido, optamos em delinear sua 
compreensão de espírito livre da fase intermediária (Freigeist, que 
possui uma liberdade negativa, de livramento dos valores da tradição) 
distinguindo-a da compreensão da fase tardia (der freie Geist, que 
possui uma tarefa preparatória para a transvaloração dos valores). 22

 FW/GC, IV, § 297. 

. Ponto relevante, 
trata-se da modernidade ser marcada pela identidade 
dos valores morais-metafísicos-religiosos que 
começam a colapsar com a retomada do ser humano 
como centro das questões filosóficas. Contudo, o 
enfraquecimento dos valores não corresponde a seu 
aniquilamento e, com isso, o humano permanece na 
escuridão dos valores transcendentes, não 
conseguindo possuir uma identidade autêntica, pois 

caminha com os pesos da tradição que o faz estagnar 
permanecendo “morto de imortalidade”23

A valorização da liberdade na formação da 
identidade do ser humano no que se refere à 
importância de “‘dar estilo’ a seu caráter”

. Com isso, a 
crítica de Nietzsche aponta para estruturação dos 
valores transcendentais, a desejabilidade e a liberdade 
do humano.  

24 é ponto 
preponderante da crítica nietzschiana. Haja vista que o 
humano se direcionou, culturalmente, para uma 
supervalorização da racionalidade, em outras palavras, 
a uma supremacia do logos, restringindo assim a 
dualidade dos impulsos (apolíneo e dionisíaco) 
inerentes à vida de forma a consolidar um ideal 
transcendente. Desde a antiguidade com o 
menosprezo da arte trágica25 devido a ascensão do 
socratismo-platonismo-cristianismo; passando pela 
consolidação do cogito26 de Descartes até a crise dos 
valores27 do século XIX, o ser humano encontra-se 
preso, segundo Nietzsche, a herança da tradição 
consagrando, por assim dizer, a inautenticidade de sua 
identidade. É a partir da compreensão de ser senhor de 
suas próprias ações, de sua liberdade, que o ser 
humano se conduz para possibilidade de criar valores e 
legitimar sua identidade em um processo de afirmação 
da vida. Mas é possível o humano afirmar sua 
identidade para além da cultura? Sendo a própria 
cultura um conjunto de elementos que formam a 
identidade tanto do sujeito quanto de um determinado 
grupo social, não se trata de uma possível exclusão, e 
sim, segundo o entendimento nietzschiano, de uma 
tipificação28

                                                             
23

 
EH/EH, Assim falou Zaratustra, § 4.

 

24
 
FW/GC, IV, § 290.

 

25
 
Nietzsche, ao diagnosticar as potencialidades do ser humano

 
e 

suas manifestações propensas a uma nova forma de valorar a vida, 
descreve a arte como uma das suas mais distintas afirmações. A arte 
como processo de afirmação da vida possui características inerentes 
em seu desempenho de transmitir significado à vida humana. No 
entanto, a diferenciação que existe entre a arte e a arte trágica para 
Nietzsche é que a arte trágica seria uma expressão possibilitada por 
meio de suas próprias máximas, sem imposições moralizadoras.

 
 
26

 Apesar de Descartes formular seu pensamento com a pretensão de 
encontrar a verdade através do método investigativo compreendendo 
o pensar (cogito) como a primeira e distinta verdade e conservando, 
através da radicalização da dúvida, o impulso para o desenvolvimento 
da ciência acabou consolidando, ainda que inicialmente contrário aos 
valores da tradição, os mesmos princípios geradores da crença na 
verdade. 27

 Ponto central para caracterizar o referido período, segundo 
Nietzsche, é definido como sendo a morte de Deus. Cabe-nos 
ressaltar que a morte de Deus, para Nietzsche, não constitui a 
negação de Deus, mas a morte de qualquer tipo de fundamento 
dogmático, verdade e valores absolutos, consolidando a ascensão do 
niilismo. 

.  

28
 Para elucidar tal tipologia, aponta-nos Silva (2008) que fator de 

suma importância nas obras de Nietzsche é sua compreensão sobre 
personagens históricos e literários para exemplificar suas ideias. 
Desta forma, sua problematização avança sobre as formas de 
valoração e seus tipos são apresentados como forma de 

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
I 
Is
su

e 
X
I 
V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

32

  
 

(
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
21

A

© 2021 Global Journals

Free Spirit: A Nietzschian Approach to the Concept of Identity



Ao buscar compreender a cultura da 
modernidade através de um processo investigativo, 
Nietzsche diagnostica dois determinados tipos de vida. 
De um lado, os espíritos livres caracterizados por uma 
boa consciência, e por isso, buscam afirmar a vida, 
libertando-se de dogmas e valores determinados e 
aceitando os impasses que a vida possa acarretar, 
sendo que através de seu “páthos da distância”29

Dito de outro modo, significa dizer que a 
tradição despreza o corpo e estabelece o que é 
proveitoso para o humano, desconsiderando e ou 
aniquilando suas potencialidades em prol de uma 
verdade absoluta e “a todo custo”

, dos 
conceitos modernos e da moralidade tradicional da 
cultura, cria valores legitimando a autenticidade de sua 
identidade. Do outro lado, a tradição como 
ocasionadora do processo de decadência da 
sociedade, criadora de espíritos aprisionados que 
proporciona uma vida decadente a seus adeptos 
caracterizada por uma vontade fraca, uma identidade 
cativa, uma má consciência e um sentimento de 
culpabilidade com valores determinados, conveniente a 
sua estruturação.  Desse modo, Nietzsche compreende 
que os valores da tradição são classificados como 
detentores de uma cultura marcada pela propensão à 
decadência e pela não aceitação dos instintos 
intrínsecos ao ser humano.  

30

                                                                                                      
 

exemplificação. Com esse método, Nietzsche descreve através de 
sua tipologia uma abrangente compreensão do ser humano. Este 
apontamento figura tanto no campo filosófico, quanto cultural, 
psicológico e moral. No desenvolver de sua filosofia, Nietzsche busca 
exemplificar princípios valorativos que representam diferentes 
naturezas humanas, sempre possíveis de transformação. Ao longo de 
suas obras, hierarquicamente, foi dividido os tipos em dois grupos: o 
primeiro apresenta o tipo forte, afirmativo, que exerce sua vontade de 
poder ascendente com menor reatividade no comportamento 
valorizando seus instintos. Como exemplo, Nietzsche apresenta o 
gênio, o aristocrata, o nobre, o homem superior, o espírito livre e 
como proposta o além-do-homem. O segundo é caracterizado por 
um tipo fraco, negativo, possuidor de uma vontade de poder 
descendente e possuidor de um sentimento de ressentimento. 
Exemplificando, Nietzsche descreve os escravos, a plebe, os servos, 
os animais de rebanho, o último homem. É importante salientar que 
para compreendermos a tipologia nietzscheana não devemos 
compreendê-la sob os olhos da moral

 
da tradição (socrático-judaico-

cristã), mas sobre a concepção de valorar
 
os instintos intrínsecos ao 

ser humano
 

sem amarras humanizadas
 

(ciência, educação, 
formação, por exemplo) e suas relações instrumentalizadas. Nesse 
contexto, sua crítica se apresenta como uma transvaloração dos 
valores supremos, diferenciando-se das antigas doutrinas que 
edificaram a formação do mundo de forma a valorizar o espírito livre 
como figura de exceção. Isto é, como postulado a autenticidade 
identitária da vida humana. 

 

, diferenciando-se 
do espírito livre. Segundo Giacoia Junior, “o corpo pode 
servir de paradigma para a constituição de uma 
hipótese sobre a subjetividade, muito mais rica e 
plausível do que aquela formulada pela metafísica e 

 
29 GM/GM, I, § 2. 
 30

 
FW/GC, V, § 334.

 

pelo platonismo”31

O problema da consciência (ou, mais precisamente, do 
torna-se consciente) só nos aparece quando começamos a 
entender em que medida poderíamos passar sem ela: e 
agora a fisiologia e os estudos dos animais nos colocam 
nesse começo de entendimento [...]. pois nós poderíamos 
pensar, sentir, querer, recordar, poderíamos igualmente 
“agir” em todo sentido da palavra: e, não obstante, nada 
disso precisaria “entrar na consciência” (como se diz 
figuradamente). [...] Meu pensamento, como se vê, é que a 
consciência não faz parte realmente da existência individual 
do ser humano, mas antes daquilo que nele é natureza 
comunitária e gregária; que, em consequência, apenas em 
ligação com a utilidade comunitária e gregária ela se 
desenvolveu sutilmente, e que, portanto, cada um de nós, 
com toda vontade que tenha de entender a si próprio da 
maneira mais individual possível, de “conhecer a si 
mesmo”,, sempre traz à consciência justamente o que 
possui de individual, o que nele é “médio” – que nossos 
pensamentos mesmo é continuamente  suplantado , 
digamos, pelo caráter da consciência – pelo “gênio da 
espécie” que nela domina – e traduzido de volta para a 
perspectiva gregária

. Para compreendermos a 
importância do corpo e sua relação com a consciência 
no pensamento nietzschiano, partiremos do aforisma 
Do “gênio da espécie”, de A gaia ciência, no qual o 
autor descreve sua posição de forma a enfatizar uma 
psicossocial-fisiologia do problema.  

32

Desse modo, o corpo é compreendido por 
Nietzsche como condição factual de identidade 
individual frente a sua crítica à consciência ou de torna-
se consciente enquanto característica superficial de 
uma identidade psicossocial, coletiva e gregária na qual 
não corresponde as particularidades do humano, e sim, 
as generalidades (a igualdade e a autoconservação, 
por exemplo) e aos erros do instinto de rebanho pois 
“assim é na vida social”

 .  

33

Mas no que tange o espírito livre, segundo 
Araldi, “ele julga poder progressivamente se subtrair 
aos erros, aos motivos e hábitos herdados que 
perfaziam (e ainda perfazem) a vida humana […]. 
Renunciando à vida ativa, a tudo, ou quase tudo o que 
os homens conferem valor…”

. 

34

                                                            
 

31
 
GIACOIA JUNIOR, 2001, p.59.

 
 
32 FW/GC, V, § 354. 
33 KSA 9 [207]. 
34 ARALDI, 2004, p. 247. 
 

. Esses erros (Deus, 
justiça, bem-estar, facilitação da vida, amor ao 
próximo…), ou melhor, essas instâncias fora do corpo 
são apresentadas por Nietzsche como insustentáveis e 
são reconhecidas como estruturantes de uma cultura 
inferior, que fizeram com que o mundo verdadeiro se 
tornasse uma fábula. E devido aos valores da 
identidade social, o ser humano está sujeito a se 
submeter a estes erros     impostos pela tradição. 
Todavia, cabe-nos ressaltar que em A gaia ciência, 

   

© 2021 Global Journals 

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
I 
Is
su

e 
X
I 
V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

33

  
 

(
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
21

A

Free Spirit: A Nietzschian Approach to the Concept of Identity



afirma Nietzsche que estes mesmos princípios também 
aludem ao posicionamento de homens de uma “cultura 
superior”35

Pesquisadores do conhecimento, ímpios inimigos da 
metafísica, nós próprios, ainda acendemos fogo na fogueira 
acesa por milenária crença, pela fé cristã, crença que foi 
também a de Platão, para quem o verdadeiro se identifica 
com Deus e toda a verdade é divina… Mas se isso se torna 
cada vez mais inacreditável? Se nada já se revela divino, 
excetuando o erro, a cegueira e a mentira?… e se pode 
prever-se que o próprio Deus foi a nossa maior mentira? 

 . 

36

Embora se evidencie um rompimento de 
Nietzsche com Schopenhauer e Wagner antes dos 
escritos de 1874 é posterior aos escritos de 
Schopenhauer como educador, que fica mais evidente 
o processo de ruptura entre o filósofo e seus 
predecessores. E com a publicação de Humano 
demasiado humano o conceito fica evidente em sua 
obra. Ao diagnosticar o posicionamento da ciência 
frente os valores da sociedade, Nietzsche abandona

. 

O que Nietzsche busca com esse combate aos 
valores metafísicos é que o ser humano passe a se 
reportar à Terra e valorar o corpo tendo-os como meta e 
não ao transcendente como determinado pela tradição. 
Nietzsche mostra com esse posicionamento que 
homens de uma cultura superior estão propensos a se 
tornarem espíritos livres em razão de sua natureza 
aristocrática, devido sua compreensão hierarquizada da 
vida. Entretanto, como foi apresentado, o que prevalece 
na cultura moderna é que a aristocracia é suprimida 
pela ideia de igualdade, passividade e bem-estar entre 
os homens possuidores de instinto de rebanho. Mas 
afinal, quando e por que se estabelece o conceito de 
espírito livre em Nietzsche? 

37

                                                             
35 Entende-se por cultura superior uma cultura desvinculada dos 
costumes e da moral da tradição, e não como superior a outro tipo de 
cultura. Para Nietzsche, é uma cultura classificada como sendo seus 
detentores os espíritos livres, devido a formação de espírito elevada. 
Na definição nietzschiana, cultura não se remete aos hábitos e 
crenças da humanidade, mas sim alude ao significado de educação, 
de formação, de modo de vida. Daí sua separação entre cultura 
superior e cultura inferior. Essa afirmação fica evidenciada na obra 
Crepúsculo dos ídolos, onde Nietzsche adverte sobre os perigos que 
a sociedade alemã está sujeitada com a deficiência da formação dos 
seus contemporâneos. Segundo Dias (2003), Nietzsche, em sua 
conferência “Sobre o futuro de nossos estabelecimentos de ensino”, 
relata sobre a inseparável relação que existe entre cultura e 
educação, entretanto faz-se necessário que os indivíduos 
aprendessem determinadas regras, adquirindo certos hábitos, 
começando a educarem a si mesmos e contra si mesmos, ou melhor, 
contra a educação que lhes foi inculcada, devido à educação 
recebida nas escolas alemãs partir de uma concepção historicista 
que dava origem a uma pseudocultura. 
 36

 
FW/GC, V, § 344.

 37

 
Ao abandonar seu projeto inicial, Nietzsche não tem mais o 

renascimento de uma cultura trágica, fundada na arte como objetivo. 
Segundo Vattimo (1990), Nietzsche, em Humano demasiado humano, 
passa a se ocupar mais da moral, entendida em um sentido global 
como sujeição da vida a valores considerados transcendentes.

 

  
seu projeto primário de ter o gênio (apolíneo/dionisíaco) 

como um referencial para vida, e apresenta um 
rompimento definitivo com seus mestres. Para 
Nietzsche, fazia-se necessária a existência de um tipo 
que se sobrepusesse a condição do homem moderno 
para rebelar-se contra os conceitos e tradições de sua 
época, possuidor de um espírito livre, tal como o 
filósofo o descreve no capítulo intitulado Sinais de 
cultura superior e inferior.  

É chamado de espírito livre aquele que pensa de modo 
diverso do que se esperaria com base em sua procedência, 
seu meio, sua posição e função, ou com base nas opiniões 
que predominam em seu tempo. Ele é a exceção, os 
espíritos cativos são a regra; estes lhe objetam que seus 
princípios têm origem na ânsia de ser notado ou até 
mesmo levam à inferência de atos livres, isto é, 
inconciliáveis com a moral cativa. […] De resto, não é 
próprio da essência do espírito livre ter opiniões mais 
corretas, mas sim ter se libertado da tradição, com 
felicidade ou com fracasso. Normalmente, porém, ele terá 
ao seu lado a verdade, ou pelo menor o espírito da busca 
da verdade: ele exige razões, os outros, fé.38

O espírito livre de Nietzsche, ao longo de suas 
obras, aponta para três distintos posicionamentos que, 
segundo D’Iorio, seriam o “rompimento, a evolução e a 
continuidade”

   

39. Ele é um aniquilador dos valores e 
costumes preestabelecidos pela tradição, os quais, 
devido ao socratismo-platonismo-cristianismo, a 
sociedade moderna encontrava-se inserida. Ademais, é 
justamente contra a inalterabilidade que o homem 
moderno abrangia em seus costumes, sua igualdade 
entre os homens e sua moral, ou seja, sua submissão 
às imposições da tradição que o espírito livre assume 
sua individualidade. O espírito livre é um tipo de homem 
superior, um tipo nobre que questiona os princípios de 
criação dos valores. Seu posicionamento perante a 
cultura da modernidade o conduz a afirmar que com a 
decadência da aristocracia, na relação “senhor e 
escravo”, predominara o conceito moral de igualdade 
abarcado pela democracia, obtendo assim “‘a 
utilidade’, ‘o esquecimento’, ‘o hábito’ e por fim ‘o erro’, 
tudo servindo de base a uma valoração da qual o 
homem superior até agora teve orgulho, como se fosse 
um privilégio do próprio homem”40

Em outras palavras, passa-se a ter, na 
constatação nietzschiana, uma definição dos conceitos 
de valores que regem a sociedade moderna contrária 

.  

                                                            
 

38

 

(MAI/HHI, V, § 225).

 
 
39 D‘IORIO, 2004, p. 4. Estes três posicionamentos mencionados por 
D’Iorio abordam o rompimento da primeira fase de Nietzsche com 
seus mentores (Schopenhauer e Wagner), um processo de evolução 
que a expressão vai apresentando ao longo de suas obras – não 
devendo ser interpretado como evolução no contexto darwinista ao 
qual Nietzsche se opunha – e a continuidade realizada com o 
rompimento de valores estabelecidos e que acarretariam o 
surgimento de um tipo superior ao homem. 
 40

 
GM/GM, I, § 2.

 

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
I 
Is
su

e 
X
I 
V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

34

  
 

(
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
21

A

© 2021 Global Journals

Free Spirit: A Nietzschian Approach to the Concept of Identity



aos apreciados por uma sociedade aristocrática, em 
que as definições de “bom” e “ruim” possuem outro 
sentido. O que podemos constatar é que os conceitos 
passaram por uma inversão ao longo da história da 
tradição. A moralidade, ao igualar os homens, fez com 
que o homem fraco possuidor de instinto de rebanho 
passasse a possuir o mesmo grau de importância e 
direitos que o nobre aristocrata, o qual Nietzsche 
enxergava como sendo um determinador de valores. 
Enquanto o conceito de bom pertencente ao homem 
moderno é interpretado como sinônimo de apropriado, 
adequado, correto e mais, ruim é definido como mau, 
desprezível, repudiável.  

Na concepção nietzschiana, “os dois valores 
contrapostos, “bom e ruim”, “bom e mau”, travaram na 
Terra uma luta terrível, milenar; e embora o segundo 
valor há muito predominante, ainda agora não faltam 
lugares em que a luta não foi decidida”41. Ao se 
contrapor a tradição cultural, o espírito livre é 
interpretado pela sociedade moderna como ruim por 
não se submeter à igualdade de uma moral fraca. Por 
isso, para o filósofo, o espírito livre ao procurar se 
desvencilhar dos paradigmas da tradição se encontra 
além do bem e do mal, em virtude de sua busca pelo 
esclarecimento. Ao rejeitar os valores impostos pela 
tradição, ele rejeita toda forma de hierarquização dos 
valores impostos como consolidantes da identidade de 
um sujeito moral. De acordo com Nietzsche, “para o 
espírito livre o ‘devoto do conhecimento’, a pia fraus é 
ainda mais ofensiva ao gosto (à sua “devoção”) que a 
impia fraus”42

O espírito livre se opõe à tradição cultural do 
cristianismo, à moralidade e seu otimismo socrático 
devido seus posicionamentos apresentarem-se como o 
possível caminho para afirmar a vida através de 
conceitos predeterminados que, na visão do filósofo, 
não valorizam a vida em sua essência, ou seja, não 
permitem a autonomia do humano, concomitantemente, 
a autenticidade de sua identidade. Desse modo, o 
filósofo percebe no espírito livre uma nova perspectiva 

, caracterizando um profundo repúdio a 
qualquer manifestação de caráter moralizador. 

                                                             
41 GM/GM, III, § 16. 
42 JGB/BM, IV, § 105. “Fraude piedosa”, “mentira piedosa”. Logo, 
impia fraus é a mentira mal-intencionada. Segundo Frezzatti (2008), o 
termo aparece na filosofia nietzschiana a partir dos escritos de 1879. 
Seu significado é apontado como uma justificativa para processo de 
transformação cultural do comportamento do povo em uma atitude 
automática. Nietzsche descreve a pia fraus de duas formas distintas. 
A primeira, recusando-a e compreendendo-a como um método de 
decadência que anula os instintos do ser humano, enfraquecendo-o. 
Diferentemente, a segunda é entendida como uma forma necessária 
para manutenção e garantia do desenvolvimento do processo cultural 
devido sua ligação com o conceito de moralidade. Sendo a moral 
entendida como um “melhoramento” do ser humano. Contudo, 
Nietzsche compreende que o enfraquecimento dos instintos, 
naperspectiva da moral, culturalmente, é entendido como um 
melhoramento. É a essa condição que Nietzsche denomina pia fraus. 
Na compreensão de Frezzatti, presente em todos os filósofos e 
sacerdotes que “melhoraram” a humanidade. 

para uma possível valoração. Para Nietzsche, o ser 
humano deve ser o único senhor de suas vontades, 
sendo esta disposição denominada “a grande saúde – 
uma tal que não apenas se tem, mas constantemente 
se adquire e é preciso adquirir, pois sempre de novo se 
abandona e é preciso abandonar”43

Com efeito, nos escritos de 1876, Nietzsche 
não somente se intitula um espírito livre, mas também 
seus contemporâneos, os devidamente esclarecidos, 
como espíritos livres; devido suas propensões para tal 
nomeação, através das quais “a maravilhosa cultura 
dos provençais se distingue de todas as culturas 
equívocas”

, ou seja, uma 
vontade comprometida com sua afirmação de 
identidade.  

44. A criação do espírito livre foi efetuada 
para que servisse de companhia ao filósofo na 
empreitada contra os desígnios da cultura vigente, 
objetivando uma anulação da moralidade até então 
instituída com a sua teorização estruturada pelo 
socratismo e com o dogmatismo do cristianismo. 
Segundo Nietzsche, antes de sua formulação, “esses 
espíritos livres, nunca existiram”45

                                                            
 

43
 
FW/GC, V, § 382.

 
 
44 EH/EH, A gaia ciência, § 1. 
45 MAI/HHI, Prólogo, § 2. 

, ou seja, não havia 
um apontamento para esses espíritos livres antes de 
sua criação realizada pelo filósofo que foi objetivada 
para acompanhá-lo em sua guerra solitária. Dessa 
forma, esses espíritos apresentam-se na modernidade 
como livres por não buscarem na eternidade imposta 
pela religião ou na tradição filosófica, na arte ou na 
ciência como sua vontade afirmadora da vida; embora 
se utilize desta última como caminho para o 
esclarecimento, possibilitando posicionar-se no mundo 
independentemente dos valores morais-metafísicos-
religiosos, o que o espírito livre faz é criar uma dúvida 
em relação a qualquer conceito tido como absoluto. 
Esses conceitos, valorados e justificados pela religião e 
pela ciência como sendo a busca pela verdade, pelo 
conhecimento estruturado pelo otimismo socrático. 
Contextualizando tal problemática, Nietzsche descreve 
em um fragmento póstumo, 22 (28), da primavera/verão 
de 1887, que o homem não é somente conhecimento, o 
que Nietzsche faz é denominar as razões e os 
conceitos dessas manifestações (religião e ciência) 
como um processo para a decadência. 

O espírito livre é livre por razões de utilizar da 
ciência como caminho para desvencilhar-se da sujeição 
aos ideais que o próprio homem arquitetou, e não por 
viver conformado pelo conhecimento científico. Assim, a 
ciência se faz necessária para compreender a 
rigorosidade da busca pelo esclarecimento, sendo a 
cientificidade importante para o processo de 
compreensão do ser humano na história, entretanto não 
o compreende em sua totalidade.  

   

© 2021 Global Journals 

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
I 
Is
su

e 
X
I 
V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

35

  
 

(
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
21

A

Free Spirit: A Nietzschian Approach to the Concept of Identity



O valor de praticar com rigor, por algum tempo, uma 
ciência rigorosa não está propriamente em seus resultados: 
pois eles sempre serão uma gota ínfima, ante o mar das 
coisas dignas de saber. Mas isso produz um aumento de 
energia, de capacidade dedutiva, de tenacidade; aprende-
se a alcançar um fim de forma pertinente. Neste sentido é 
valioso […].46

Nietzsche atribui ao caráter metodológico da 
ciência um aspecto positivo, em contraposição aos 
anseios do homem moderno e suas expectativas ainda 
alicerçadas em um conceito platônico-cristão. 
Entretanto, mesmo tendo a ciência sua autonomia 
frente aos paradigmas da sociedade, não deixou de ser 
influenciada pelo cristianismo. “Ao cristianismo, [...] 
devemos uma abundância de sentimentos 
profundamente excitados: para que eles não nos 
sufoquem, devemos invocar o espírito da ciência, que 
no geral nos faz um tanto mais frios e céticos, e 
arrefece a torrente inflamada da fé em verdades finais e 
definitivas”

   

47. Nesse sentido, Nietzsche compreende 
que da ciência se deve manter um determinado 
distanciamento mesmo que ela tenha, num primeiro 
momento, um caráter positivo de libertação da tradição, 
pelo fato de possuir na modernidade uma 
fundamentação negativa48

Podemos perceber que, com essa definição, o 
caminho adotado pelo filósofo na busca rigorosa pelo 
conhecimento o conduz a uma condição de solidão

.  

49 
em consequência de sua dura e difícil exigência de 
afirmação da vida perante os erros da humanidade. 
Segundo Araldi, para Nietzsche, os espíritos livres, por 
serem imorais tal qual o próprio filósofo, são amigos da 
solidão. Tal afirmação é descrita por Nietzsche em 
Humano, demasiado humano II, na seção “O andarilho e 
sua sombra”, em que esse movimento de perder e 
encontrar a si mesmo como forma de afirmar a vida “é 
caracterizado por uma circularidade”50

                                                            
 

46
 
MAI/HHI, V, § 256.

 

47
 
MAI/HHI, V, § 244.

 

48
 

Em nota, Araldi (2004, p. 242) indica que, em A gaia ciência, 
Nietzsche descreve o conhecimento científico de seu período como 
um processo distante de alcançar “as forças artísticas e a sabedoria 
prática da vida”.

 

49
 

Esta condição de solidão, para compreender o processo de 
afirmação da vida, fica evidenciada na filosofia de Nietzsche com 
maior nitidez a partir dos escritos deAssim falou Zaratustra.

 
 
50

 ARALDI, 2004, p. 264. A ideia de circularidade realizada pelo 
espírito livre não deve ser remetida à ideia do eterno retorno do 
alémdohomem. Enquanto o primeiro caracteriza-se por uma 
autocompreensão, uma autodeterminação de se desprender do 
passado, seja ele natural, de crenças ou hábitos, o segundo define-se 
por uma atitude de viver a vida em sua totalidade de tal forma que se 
queira vivê-la infinitas vezes. 

 

 que o espírito 
livre deve realizar de tempos em tempos. Ademais, o 
espírito livre não dá continuidade aos mesmos valores 
da tradição e ou da ciência, mas cria valores 
possibilitando uma desantropomorfização do humano 

de forma a possibilitar sua autonomia, 
consequentemente, legitimando uma identidade 
autêntica. Ou seja, seria capaz de perceber e 
compreender a proposta nietzschiana de valorização do 
corpo e de fidelidade a Terra ao exercer sua vontade de 
poder. 

Desse modo, percebemos que, durante o 
período caracterizado pelo espírito livre, o conceito de 
niilismo51 começa a ser percebido na filosofia 
nietzschiana. Nietzsche, ao compreender a ameaça que 
o espírito livre possuíra de se prender na negatividade 
do seu próprio rompimento com os erros da sociedade, 
descreve a necessidade de criar um tipo superior ao 
homem que lhe permitisse afirmar-se e “preservar-se: a 
mais dura prova de independência”52. O espírito livre é 
compreendido, portanto, como precursor dos filósofos 
do futuro. Para Nietzsche, os filósofos do futuro, assim 
como os demais filósofos da história, buscariam 
defender seu posicionamento, entretanto não o fariam 
de forma dogmática, pois tal atitude seria contrária aos 
seus juízos. “Meu juízo é o meu juízo: dificilmente um 
outro tem direito a ele”53

[…] preciso dizer que também eles serão espíritos livres, 
muito livres, esses filósofos do futuro – e que tão pouco 
serão apenas espíritos livres, porém algo mais, maior, mais 
alto, radicalmente outro, que não quer ser mal entendido e 
confundido? […] algo diverso de “libres penseaurs”, “liberi 
pensatori”, “Freidenker” [livres pensadores], ou como quer 
que se chamem esses bravos defensores das “ideias 
modernas”

. Dessa forma, esses filósofos 
do futuro são distintos dos “livres pensadores” da 
modernidade. 

54

Enquanto para Nietzsche os espíritos livres são 
os espíritos mais comunicativos que buscam se libertar 
de qualquer forma de dominação ou conceito 
dogmático, o livre pensador possui uma liberdade 
implicada nas mesmas fontes da moralidade tradicional 
que sobrepujava a modernidade. Dessa forma, 
mudavam-se os dominadores e não os seus 
embasamentos morais perante a humanidade. Esses 
livres pensadores são definidos por Nietzsche como os 
pensadores influenciados pelas ideias iluministas de 
que mesmo com a tentativa de rompimento com a 
tradição; com a passagem da crença em um Ser 
transcendente absoluto para uma crença

.  

55

                                                             
51 É importante ressaltar que não podemos ter uma interpretação 
deste acontecimento durante este período do pensamento 
nietzschiano como finalizado, devido a não existir uma compreensão 
incondicional entre negação e destruição. Isso é que irá determinar a 
diferenciação de niilismo negativo do niilismo ativo no pensamento de 
Nietzsche, sendo mais perceptível em sua filosofia a partir dos 
escritos da fase tardia do pensador. 
52 JGB/BM, II, § 41. 
 53

 
JGB/BM, II,

 
§ 43. 

54

 
JGB/BM, II,

 
§ 41. 

 no humano 

55

 

55

 
Importante ressaltarmos que o termo crença (Glaube) no discurso 

nietzschiano não se limita à crença religiosa, mas abrange a ciência e 

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
I 
Is
su

e 
X
I 
V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

36

  
 

(
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
21

A

© 2021 Global Journals

Free Spirit: A Nietzschian Approach to the Concept of Identity



demasiadamente humano propriamente, partindo da 
premissa do pensamento de “liberdade, igualdade e 
fraternidade” entre os homens, não questionam a 
origem do bem, mas sim como conquistá-lo. 
Enfatizando o pensamento nietzschiano, Ribeiro afirma 
que o posicionamento desses pensadores é regido 
pelas “falsas promessas do Iluminismo, que, ao 
pretender-se como libertador [...] dos dogmas, das 
superstições e da metafísica, institui novas formas de 
subordinação (exploração, dominação, discriminação) 
através das ciências, […] e do Estado”56

Quanto mais se apartava a humanidade dos dogmas, mais 
se buscava, em certo ponto, a justificação dessa separação 
no culto do amor pela humanidade: não permanecer 
retardado neste ponto quanto ao ideal cristão, mas 
superenriquecê-lo, se isto será possível: este foi o secreto 
aguilhão dos livres-pensadores franceses, desde Voltaire a 
Augusto Comte; e este último com sua célebre forma vive 
pour autrui [viver para o outro], com efeito supercristianizou 
o cristianismo. No solo alemão, Schopenhauer, no solo 
inglês, Stuart Mill, foram os que deram maior celebridade à 
doutrina das afeições simpáticas e da compaixão ou da 
utilidade para os outros, como princípio de ação: mas eles 
próprios foram apenas ecos […]

. Dessa forma, 
o posicionamento iluminista é chamado pelo filósofo em 
Aurora de “últimas ressonâncias do cristianismo da 
moral”. 

57

Para Nietzsche, o livre pensador, com suas 
ideias modernas, apresenta uma limitação ao homem 
por manter os ideais do cristianismo, mesmo se 
intitulando contrário aos seus dogmas. Ou seja, mesmo 
com a apresentação de uma tentativa de superação 
dos conceitos impostos pela tradição, os mesmos 
princípios de moralidade, definições de bem e mal, 
bom e ruim imperavam na estruturação das 
formulações do livre pensador sobre a definição de um 
tipo humano evoluído. Esses ideais de homens bons 
estruturado em bases cristãs mantiveram a humanidade 
mergulhada em uma falsa afirmação da vida, 
conservando-a inerte. Tal posicionamento constituiu 
para o filósofo como sendo “a maldição sobre a 
realidade, através dela a humanidade mesma tornou-se 
mendaz e falsa até seus instintos mais básicos […]”

.  

58

                                                                                                      

 

toda manifestação do homem compreendida como forma de 
verdade. 
56

 

RIBEIRO, 2002, p. 3.

 
 

57
 
MA/A,

 
II, § 132.  

58 EH/EH, Prólogo, § 2. 
 

. 
Portanto, Nietzsche descreve os filósofos do futuro 
como sendo um novo tipo de filósofo, um espírito livre 
aprimorado capaz de transvalorar os valores 
tradicionais e sua hierarquização. Exercendo sua 
vontade de poder e compreendendo “o mundo visto de 

dentro, o mundo definido e designado no seu ‘caráter 
inteligível’”59

III. Considerações Finais 

.  

Enquanto crítico da cultura, Nietzsche propõe 
um combate aos princípios e valores característicos de 
uma identidade psicossocial que, teleologicamente, 
compôs a constituição de sujeito ao longo de dois mil 
anos como uma figura eterna. Além disso, sua filosofia 
nos proporciona especular sua compreensão sobre a 
fisiologia do humano como fundamento primeiro de 
uma identidade individual, autêntica e autônoma frente 
a uma cultura propensa à decadência.  

Ainda que o problema da identidade não 
incorpore os grandes temas do corpus nietzschiano, o 
pensador não negligencia sua importância enquanto 
categoria necessária de investigação. Sua crítica à 
consciência caracteriza-se por não haver, segundo sua 
compreensão, nenhum sentido ontológico ou racional, 
e sim, interpretativo no qual prevalece uma estruturação 
autorreferencial. Diferentemente da sua compreensão 
de má consciência ou consciência moral que descreve 
a ideia de consciência coletiva, de instinto de rebanho. 
O espírito livre não dá continuidade aos mesmos 
valores da religião e/ou da ciência, mas cria valores, 
referenciando-se desses, de forma a caracterizar um 
processo de desumanização (Entmenchlichung), de 
desmoralização (Entmoralisirung) combativo à 
instrumentalização das relações humanas. Dessa 
forma, o espírito livre enquanto proposta aos filósofos 
do futuro, seria capaz de perceber e compreender a 
meta proposta por Nietzsche, a fidelidade à Terra. 
Nesse ínterim, a definição de espírito livre, enquanto 
figura de exceção, demonstra-se dentro de sua filosofia 
como precursora da autenticidade do humano que 
busca exercer sua vontade de poder para defender sua 
autonomia independentemente da tradição ou do 
avanço científico, quer dizer, ainda que inserido no 
mesmo contexto histórico-cultural, não o faria de forma 
dogmática ou sistemática, pois tais atitudes seriam 
contrárias aos seus juízos, concomitantemente, a 
afirmação de sua identidade enquanto sujeito 
consciente de si. 

References Références Referencias 

1. ARALDI, Clademir Luís. Niilismo, criação, 
aniquilamento: Nietzsche e a filosofia dos extremos. 

Ijuí: Unijuí, 2004. 

2. D‘IORIO, Paulo; PONTON, Oliever (Dir.). Nietzsche 
– Philosophie de l‟esprit libre: presses de l‟École 
Normale Supérieuere. Paris: Éditions Rue d‟Ulm, 
2004. 

                                                            
 59

 

JGB/BM, II,

 

§ 36.

 

   

© 2021 Global Journals 

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
I 
Is
su

e 
X
I 
V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

37

  
 

(
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
21

A

Free Spirit: A Nietzschian Approach to the Concept of Identity



3. DIAS, Rosa. Cultura e educação no pensamento de 
Nietzsche. Impulso/Revista de Ciências Sociais e 
Humanas, v. 19, n. 28, out. 2003. 

4. FREZZATTI JÚNIOR, Wilson Antonio. A pia fraus 
(mentira piedosa) sob a perspectiva da Genealogia 
da Moral: vontade de potência e mito. In: 
PASCHOAL, Antonio Edmilson; FREZZATTI JR., 
Wilson Antonio (Org.). 120 anos de Para a 
genealogia da moral. Ijuí: Unijuí, 2008. 

5. GIACOIA JUNIOR. Nietzsche como psicólogo. São 
Leopoldo: Editora Unisinos, 2001. 

6. JACQUES, M. G. C. Identidade. In: M. N. Strey et al. 
Psicologia social contemporânea. Petrópolis: Vozes, 
1998. 

7. HUME, D. Tratado da natureza humana. São Paulo: 
UNESP, 2009. 

8. LOCKE, J. Quelques pensées sur l’éducation. Paris: 
Vrin, 1966. 

9. LOPES, José Rogério. Os caminhos da identidade 
nas ciências sociais e suas metamorfoses na 
psicologia social. In: Psicologia & Sociedade, 2002. 
Disponível em: <https://www.scielo.br/pdf/psoc/ 
v14n1/v14n1a02.pdf+&cd=4&hl=pt-BR&ct=clnk& 
gl =br>. Acesso em 10 de fevereiro de 2021.  

10. MÜLLER-LAUTER, Wolfgang. A doutrina da vontade 
de poder em Nietzsche. 2. ed. São Paulo: 
Annablume, 1997 

11. NIEMEYER, Christian. (Org). Léxico de Nietzsche. 
São Paulo: Loyola, 2011.   

12. NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. Obras Completas 
do filósofo: Colli, G. & Montinari, M. Berlin. Walter de 
Gruyter, 1988. 15vol. 

13. NUNES, Thiago Gomes da Silva. As razões da 
vontade de poder o projeto ontofenomenológico 
em Nietzsche e Merleau-Ponty. In: Revista 
INSTANTE, Campina Grande-PB-Brasil, jul.-dez/ 
2018, V.1, N.1, p.18-35.  

14. ONATE, Alberto Marcos. Entre eu e si ou A questão 
do Humano na filosofia de Nietzsche. Rio de 
Janeiro: 7 letras, 2003. 

15. PARFIT, D. Reasons and Persons. Oxford: 
Clarendon Press, 1984. 

16. RIBEIRO, Marlene. Cuidado de si numa perspectiva 
ético-política na relação entre trabalho cooperativo 
e educação, 2008. Disponível em: <https://www. 
lume.ufrgs.br/bitstream/handle/10183/135266/0004 
36177.pdf?sequence=1>. Acesso em: 10 jan. 
2021. 

17. SCHECHTMAN, Marya. Staying Alive: Personal 
Identity, Practical Concerns and the Unity of a Life. 
Oxford: Oxford University Press. (2014). 

18. SILVA, Vagner. A tipologia nietzscheana. Dialogia, v. 
7, n. 1, p. 103 – 112, 2008. Disponível em: <www. 
uninove.br/PDFs/Publicacoes/dialogia/dialogia_v7n
1/dialogia%1f_v7n1_4h08. pdf>. Acesso em: 20 
maio 2015. 

19. TAYLOR, Charles. Sources of the Self:  The Making 
of the Modern Identity, Cambridge: Cambridge 
University Press, 1989. 

20. VATTIMO, Gianni. Introdução a Nietzsche. Lisboa: 
Presença, 1990. 

 

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
I 
Is
su

e 
X
I 
V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

38

  
 

(
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
21

A

© 2021 Global Journals

Free Spirit: A Nietzschian Approach to the Concept of Identity


	Free Spirit: A Nietzschian Approach to the Concept of Identity
	Author
	Keywords
	I. Considerações Introdutórias
	II. Domínio da Cultura x a Autonomia da Identidade: O Ideal de Espírito Livre
	III. Considerações Finais
	References Références Referencias

