
© 2022. Esbeidi Yaret Lara Reyes. This research/review article is distributed under the terms of the Attribution-NonCommercial-
NoDerivatives 4.0 International (CC BY-NC-ND 4.0). You must give appropriate credit to authors and reference this article if parts 
of the article are reproduced in any manner. Applicable licensing terms are at https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/ 
4.0/. 

 

 
 

 
  

 

Discolored Almond: The Monstrosity of the Difference in “Historia de 
Mariquita” by Guadalupe Dueñas        

 By Esbeidi Yaret Lara Reyes        
 Universidad de Guadalajara    

Abstract- This work presents an analytical approach to the story “Historia de Mariquita” by the 
Mexican writer Guadalupe Dueñas, the aim is to demonstrate the monstrosity of the difference 
observed in it, starting from the traditional subversion of Judeo-Christian funerary rituals, 
concretely the burial. Furthermore, the concept of deautomatization, proposed by Russian Viktor 
Shklovski, is used to point out the elements Dueñas deautomates in her story, such as: the 
funeral ritual, the space and state in which the corpse is preserved, punishment, among others. 

Keywords: monster, different, normal, funeral rituals, deautomatization. 

GJHSS-H Classification:  DDC Code: 393.109362 LCC Code: GN778.22.G7 

 

 

DiscoloredAlmondTheMonstrosityoftheDifferenceinHistoriadeMariquitabyGuadalupeDueas  
                                                           

                                                                                  
 
 
 
 
 
 
                                                                         

 
 

Global Journal of HUMAN-SOCIAL SCIENCE: H
Interdisciplinary  
Volume 22 Issue 5 Version 1.0 Year 2022 
Type: Double Blind Peer Reviewed International Research Journal
Publisher: Global Journals 
Online ISSN: 2249-460x & Print ISSN: 0975-587X

Strictly as per the compliance and regulations of:



 

Discolored Almond: The Monstrosity of the 
Difference in “Historia de Mariquita” by 

Guadalupe Dueñas 
Una Almendra Descolorida: La Monstruosidad de la Diferencia en “Historia de 

Mariquita” de Guadalupe Dueñas

Esbeidi Yaret Lara Reyes 

 

 

Resumen-

 

Este trabajo presenta un acercamiento analítico al 
cuento “Historia de Mariquita” de la escritora mexicana 
Guadalupe Dueñas, realizado con el propósito de demostrar 
la monstruosidad de la diferencia que se observa en éste, a 
partir de la subversión tradicional de los rituales funerarias 
judeocristianas, específicamente el enterramiento. Además, se 
destaca el concepto de desautomatización, propuesto por el 
ruso Víktor Shklovski, para señalar los elementos que la autora 
desautomatiza en su cuento, tales como: el ritual funerario, el 
espacio y el estado en el que se conserva el cadáver, el 
castigo, entre otros.

 

Palabras clave:

 

monstruo, diferente, normal, rituales 
funerarios, desautomatización. 

 

Abstract-

 

This work presents

 

an analytical approach to the 
story “Historia de Mariquita” by the Mexican writer Guadalupe 
Dueñas, the aim is to demonstrate the monstrosity of the 
difference observed in it, starting from the traditional 
subversion of Judeo-Christian funerary rituals, concretely the 
burial. Furthermore, the concept of deautomatization, 
proposed by Russian Viktor Shklovski, is used to point out the 
elements Dueñas deautomates in her story, such as: the 
funeral ritual, the space and state in which the corpse is 
preserved, punishment, among others.

 

Keywords:

 

monster, different, normal, funeral rituals, 
deautomatization. 

 
I.

 

Introducción

 
Su mundo era el coloquio 

 
de sus dos soledades 

 
Guadalupe Dueñas. 

 
uadalupe Dueñas (Guadalajara, 1910-Ciudad 

 
de México, 2002) fue una escritora que se 
desempeñó como poeta, guionista, ensayista, 

novelista y cuentista. Habitó en un ambiente católico, 
conservador, y acudió a un internado de la Orden de los 
Carmelitas. Su escritura fluctúo entre lo fantástico —
caracterizado por la incertidumbre que existe entre lo 
real y lo imaginario— (Todorov, 1981, p.19) y lo 
simplemente real, cualidad que podemos observar en el 
cuento a analizar. 

 

“Historia de Mariquita” se encuentra en el libro 
Tiene la noche un árbol, publicado por vez primera en 
1958, compuesto por veinticinco cuentos cortos, en los 
que a menudo se presentan situaciones donde 
intervienen animales, niños y personas religiosas. Entre 
los temas recurrentes se encuentra el rechazo hacia 
alguna actitud, aspecto físico o característica general 
que se enfatizan en los personajes; así como la 
contradicción en la que habitan las personas, y la 
tensión relacional que existe en el entorno familiar. La 
cotidianidad estará en el libro como un componente 
base, provocando a su vez una crítica a los elementos 
que la configuran: la casa, la familia, las relaciones inter 
e intrapersonales, la religión, y el trabajo. De acuerdo 
con Beatriz Espejo “Historia de Mariquita” está basado 
en una historia real, debido a que la hermana 
primogénita de la autora, María, falleció a los cinco de 
nacida, y su padre la colocó en un pomo de chiles que 
preservó en casa, hasta que por fin fue sepultada 
(2017); la diégesis del cuento concuerda con esta parte.  

a) Sobre la monstruosidad de la diferencia 
“El infierno son los otros” 

Jean Paul Sartre. 
¿Qué es la monstruosidad? Los monstruos son 

entes necesarios, que han acompañado al hombre a lo 
largo de la historia, debido a que, según Roas son muy 
útiles para nosotros porque metaforizan nuestros 
miedos (2022, p. 105). Agrega, lo siguiente: 

El monstruo encarna en sí mismo esa dimensión 
transgresora: su existencia subvierte los límites que 
determinan lo que resulta aceptable desde un punto de 
vista físico, biológico e incluso moral. Y por ello supone 
siempre una amenaza, porque —además de representar            
(y provocar) nuestros miedos— problematiza nuestros 
códigos cognitivos y hermenéuticos. (Roas, 2022, p.105) 

Los monstruos suelen ser “diferentes” frente a 
lo normal, y ciertamente, pueden verse como una 
amenaza, porque comprenden los miedos humanos, 
provocando, de primera mano, un ágil rechazo. 
Stephen King, escribió en Danza Macabra, “los temores 
compartidos por un amplio espectro de la población. 

G 

© 2022 Global Journals 

   
  

  
  

 V
ol
um

e 
X
X
II 

Is
su

e 
V
 V

er
sio

n 
I 

  
  
 

  

55

  
 

(
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
22

H

Author: Estudiante de la Maestría en Estudios de Literatura Mexicana, 
Centro Universitario de Ciencias Sociales y Humanidades, Universidad 
de Guadalajara. e-mail: esbeiditeray@gmail.com

mailto:esbeiditeray@gmail.com�


 

(…) a menudo son más políticos, económicos y 
psicológicos que sobrenaturales” (2016, p. 23). Así, el 
monstruo almacena varios miedos humanos, que, en 
vez de ser enfrentados, se ponen en este recipiente 
merecedor de provocar terror o rechazo. Por ello, 
Natalia Álvarez, afirma que el monstruo encara lo 
peligroso y lo horrible, liberando lo oprimido (2021).   

El monstruo es una hibridación de categorías 
(Álvarez, 2021), por lo que encontremos la confluencia 
de lo vivo con lo muerto; lo humano con lo animal; lo 
celestial con lo profano, etc. Además, es un ser que 
evoluciona; Roas asegura que es “plural y proteico: a la 
vez que se mantienen ciertas constantes transhistóricas 
esenciales, el monstruo cambia, se adapta al momento 
histórico y al contexto cultural, a los miedos y 
ansiedades de la sociedad que lo produce” (Roas, 
p.106); así, el monstruo sirve en la literatura para 
dialogar con aquello de lo que a veces no queremos ver 
o hablar; por tanto, su clasificación se divide en “Los 
monstruos globales —aquellos que remiten a los 
miedos universales y que están intrínsecamente 
relacionados con el imaginario codificado tanto por la 
literatura como por el cine— y los monstruos locales 
vinculados a la cultura específica de cada país” 
(Eudave y Álvarez, 2022, p.11). De esta manera es 
posible contener los grandes miedos humanos o 
alguno que se corresponda con una sociedad o tiempo 
específico.  

Si los monstruos contienen nuestros miedos, 
¿qué representa un monstruo para nuestra sociedad? 
Natalia Álvarez afirma que el monstro es una imagen de 
nosotros que nos permite vernos tal cual somos, y que 
es el fracaso del mal social (2021). En consecuencia, 
estos entes contienen los múltiples males que atañen a 
las distintas sociedades. Sin embargo, el que se tratará 
aquí es el de “la diferencia”, cualidad que no todos 
sabemos aceptar, ya que, lo diferente muchas veces  
se relaciona con lo excluido, lo rechazado, o lo 
inaceptable. Su definición convencional es: “Cualidad o 
accidente por el cual algo se distingue de otra cosa.” 
(DRAE, 2022). Este fenómeno ha hecho reaccionar de 
distintas maneras a las personas o a las sociedades 
humanas; de ella proviene la xenofobia, la homofobia, y 
la discriminación en general, debido a que cuando el 
humano percibe algo “diferente” se activa la amígdala 
encargada de las respuestas frente al miedo, puesto 
que no puede predecir dicha manifestación al no 
reconocerla por su naturaleza extraña (Tortosa-Blanco, 
2009). Lo anterior no justifica la discriminación, incluso 
agrega Jose María Tortosa Blanco que, cuando el 
sujeto conoce distintos “diferentes” entonces ya no 
resultan una amenaza (2009), y todos somos 
responsables de actuar de una u otra forma frente al 
mismo fenómeno.  

Lo anterior, nos lleva a pensar entonces en qué 
es “lo normal”, ya que lo diferente se contrapone a este 
término. Es aquello “Que es general o mayoritario o que 

es u ocurre siempre o habitualmente, por lo que no 
produce extrañeza” (DRAE, 2022). Se rescata la última 
parte del concepto, debido a que al no producir 
extrañeza se mantiene en un plano casi invisible. Por lo 
tanto, lo normal, pasa desapercibido y no representa un 
problema. Esta condición nos invita a reflexionar acerca 
de cómo percibimos al otro y cómo lo validamos o lo 
invalidamos, idea que nos ayuda a comprender dos 
conceptos que son de utilidad teórica-literaria para el 
desarrollo de este trabajo: lo diferente y la 
desautomatiación.  

En este apartado retomamos las ideas del 
crítico Víktor Shklovski (San Petersburgo 1893-1984), 
quien propone dos términos literarios que usaremos:              
la automatización y la desautomatización del objeto. 
Explica Shklovski que “Si examinamos las leyes 
generales de la percepción, vemos que una vez que las 
acciones llegan a ser habituales se transforman en 
automáticas. De modo que todos nuestros hábitos se 
refugian en un medio inconsciente y automático” (1978, 
p.59), cuando esto sucede podemos hablar de 
automatización. No obstante, propone Shklovski que, 
ante esto, el arte es capaz de producir la sensación de 
vida, y que mediante ésta no sólo se reconoce al 
objeto, sino que se le da una visión, a esto se le conoce 
como desautomatización. Sus procedimientos son: “la 
singularización de los objetos, y el que consiste en 
oscurecer la forma, en aumentar la dificultad y la 
duración de la percepción. El acto de percepción es en 
arte un fin en sí y debe ser prolongado” (1978, p.60). 
Esto funciona debido a la manera artificial que el 
creador utiliza para que la percepción se detenga, 
alcanzando así mayor fuerza y duración; sin embargo, 
quienes reciben esta desautomatización son los 
lectores.  

b) La monstruosidad de la diferencia en “Historia de 
Mariquita” 

En relación con lo anterior es que podemos 
llegar a la monstruosidad de la diferencia, la cual 
otorgará las cualidades y las consecuencias de la 
monstruosidad a aquello que se percibe como 
diferente. Para transportarlo al cuento, la diferencia 
estará contenida en Mariquita, ya que es un ente que 
fluctúa entre la vida y la muerte; la presencia y la 
ausencia, que constituirán su transcurrir frente a lo 
normal; por lo que más adelante, esta mezcla de 
categorías materializará finalmente al monstruo, es 
decir, el fantasma de Mariquita, al que se le podrá 
temer y rechazar; no obstante, no hay que olvidar que, 
tras el reconocimiento de la subversión de las práctica s 
funerarias, específicamente la del enterramiento, se 
desautomatizan el ritual funerario, el espacio y el estado 
en el que se conserva el cadáver, el castigo, entre otros 
elementos.  

El cuento tiene un anclaje interno a partir del 
título con el nombre de la protagonista de la historia, 

 

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
II 

Is
su

e 
V
 V

er
sio

n 
I 

  
  
 

  

56

  
 

(
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
22

© 2022 Global Journals

H
Discolored Almond: The Monstrosity of the Difference in “Historia de Mariquita” by Guadalupe Dueñas



 

Mariquita; se encuentra dividido en dos partes: la 
primera transcurre mientras viven sus padres; y la 
segunda, es a partir de su ausencia o muerte. La 
historia comienza con la voz narrativa enunciando lo 
siguiente: “Nunca supe por qué nos mudábamos de 
casa con tanta frecuencia. Siempre nuestra mayor 
preocupación era establecer a Mariquita” (Dueñas, 
2021, p. 22). En el fragmento citado podemos observar, 
que desde el inicio se nombra el móvil del cuento, 
Mariquita, quien era una de las siete hermanas que 
habitaba la casa. En cambio, no era como las otras, 
porque ella era una niña que murió a los pocos días           
de nacida, pero, el padre, contrario a las prácticas 
normales funerarias judeocristianas, en vez de 
enterrarla, decide ponerla en un pomo de chiles para 
conservarla. Así, el cadáver se vuelve un ser ambiguo 
que deambula entre la vida y la muerte, la presencia y la 
ausencia: 

Nadie pudo convencerlo de que debía enterrarla. Llevó su 
empeño insensato hasta esconderla en aquel pomo de 
chiles que yo descubrí un día en el ropero, el cual estaba 
protegido por un envase carmesí de forma tan extraña que 
el más indiferente se sentía obligado a preguntar de qué se 
trataba. (Dueñas, 2021, p.23) 

Así, las prácticas funerarias se desautimatizan, 
mediante la prolongación de la percepción que Dueñas 
crea en el lector, a través del cadáver que permanece 
dentro de un pomo de chiles sin ser enterrada. En este 
orden de ideas Lewis R. Binford (2011), citó a Frazer 
(1886) para hacernos reflexionar acerca del origen de 
los rituales funerarios que está motivado por “el miedo 
al espíritu-alma del fallecido y (…) era un intento, por 
parte de los vivos, de controlar las acciones de los 
espíritus de los muertos” (p.13), además, Hertz (1960) 
creía que “la muerte provoca un rito iniciático en el otro 
mundo” (p.14) y que los rituales funerarios son 
entendidos “como respuesta humana natural al horror 
hacia el cuerpo en descomposición” (p.14), debido a lo 
anterior es que podemos comprender por qué se cree 
que Mariquita  se encuentre entre la vida y la muerte, la 
presencia y la ausencia.  

Por otro lado, los sitios en donde Mariquita se 
guarda serán cada vez más ocultos, debido a que: “En 
ocasiones quedaba debajo de una cama, otras en un 
rincón estratégico; pero la mayoría de las veces la 
localizábamos arriba del ropero” (Dueñas, 2021, p.22). 
Estos lugares “estratégicos” corresponden a un objetivo 
en específico: esconderla. Reacción común de las 
cosas que nos pueden parecer diferentes o extrañas.  

La familia también presenta ciertas manías de 
rechazo interno frente a Mariquita, como podemos notar 
en la siguiente cita: 

Pero mi hermana Carmelita vivió bajo el terror de esta 
existencia. Nunca entró sola a la pieza y estoy segura de 
que fue Mariquita quien la sostuvo tan amarilla; pues 
aunque solamente la vio una ocasión, asegura que la 
perseguía por toda la casa. (Dueñas, 2021, p. 22) 

A través de esta cita podemos observar que 
Mariquita comienza a tener una presencia en la casa a 
pesar de estar muerta, desautomatizando así cada uno 
de los sitios en los que ella se aposenta, pues los 
percibimos a partir de su presencia, mientras que el 
resto de los espacios son ignorados; además, se 
desautomatiza al cadáver, al mantenerse en conserva, 
evitando su natural descomposición y; permanece 
dentro de la casa, no en un camposanto, de esta forma 
se subvierten las prácticas funerarias judeocristianas, 
las cuales  aparentemente eran las que seguía la 
familia, puesto que se dejan entrever mediante la 
práctica del bautismo.  

El rechazo que la familia tiene sobre Mariquita 
puede notarse desde la forma en la que es descrita: 
“Isabel, la que iba a ser su madrina en el bautizo, la vio 
como una almendra descolorida (…). La sintió tan 
desvalida en aquel cañón de vidrios que sólo por 
ternura se la escondió en los brazos” (Dueñas, 2021, 
p.22-23).  En esta parte, la autora desautomatiza la 
manera en la que se describe a un recién nacido, a 
través de la singularización de: “almendra descolorida”. 
Asimismo, se le “pronostican” rizos rubios y ojos azules, 
en compensación de lo “desvalida” que había nacido. 
Esto quiere decir, que la única manera para equilibrar 
su aspecto físico al nacer, sería que en el futuro fuera 
muy bonita, tomando en cuenta que los ojos azules y 
los rizos rubios corresponden a un canon estético 
portado por los extranjeros y reconocido como una 
belleza superior a los ojos y el cabello negro que se 
corresponde con la estética nacional. Aquí la diferencia 
sirve para sobre valorar y no para rechazar.  

Más adelante, Mariquita, se convierte en un 
secreto de familia; es decir, algo que debe ser ocultado, 
ignorado o escondido, como podemos advertirlo en la 
siguiente cita: 

Claro está que el secreto lo guardábamos en familia. 
Fueron muy raras las personas que llegaron a descubrirlo           
y ninguna de éstas perduró en nuestra amistad. Al principio 
se llenaban de estupor, luego de movían llenas de              
recelo, por último desertaban haciendo comentarios poco 
agradables acerca de nuestras costumbres. (Dueñas, 2021, 
p. 23) 

Así, Mariquita, como ente monstruoso de lo 
diferente, encasilla a la familia en esa diferencia, 
ocasionándoles el rechazo de los otros, situación que 
se verá intensificada hacia el final del cuento. No 
obstante, Guadalupe Dueñas, en la siguiente cita: “La 
exclusión fue total cuando una de mis tías contó que mi 
papá tenía guardado en un estuche de seda el ombligo 
de una de sus hijas” (Dueñas, 2021, p. 23) deja entrever 
perspicazmente, como suele hacer esta autora, la 
contradicción en la que la sociedad habita, debido a 
que guardar el cordón umbilical, las uñas o el cabello 
de los recién nacidos, aunque pareciera extraño, es 
algo común en la cultura mexicana, y por lo tanto 
aceptado. Sin embargo, esas prácticas podrían 

© 2022 Global Journals 

   
  

  
  

 V
ol
um

e 
X
X
II 

Is
su

e 
V
 V

er
sio

n 
I 

  
  
 

  

57

  
 

(
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
22

H

Discolored Almond: The Monstrosity of the Difference in “Historia de Mariquita” by Guadalupe Dueñas



 

funcionar en esta parte del texto como un símil, en 
menor medida de lo que es Mariquita: la aspiración de 
retener la presencia de algo muerto o pasado en algo 
materialmente conservado.  

Para continuar, a partir de aquí nos referiremos 
a la segunda parte del cuento, marcado visualmente 
por un espacio en la página, por el señalamiento 
temporal y por el hecho de que los padres están 
muertos: “Pasó el tiempo. Crecimos todas. Mis padres 
ya no estaban entre nosotras, pero seguíamos 
cambiándonos de casa y empezó a agravarse el 
problema de la situación de Mariquita” (Dueñas, 2021, 
p.23). Después de este señalamiento, el espacio donde 
se desarrolla el cuento se vuelve de mayor importancia, 
porque se mudan a un señorial caserón en ruinas. La 
grandeza del lugar y las condiciones en las que se 
encuentra representan de cierta manera el 
agravamiento de la situación, debido a que habitan un 
lugar que se derrumba. No obstante, no sólo se inserta 
un espacio relacionado con las ruinas, sino que se irá 
perfilando a lo que finalmente será esa casa: un 
cementerio: “Hubo problema con el socavón inferior de 
la sala: no decidíamos si cubrirlo con un jarrón Ming o 
decorarlo como oportuno nicho” (Dueñas, 2021, p.24), 
que, si bien nicho puede ser cualquier concavidad que 
pueda guardar algo en un muro, también tiene la 
acepción de guardar una urna funeraria.  

Después, se hace mención de que en la casa 
hay duendes: “En los excepcionales minutos de silencio 
ocurrían derrumbes innecesarios, sorprendentes 
bailoteos de candiles y paredes o inocentes 
quebraderos de trastos y cristales” (Dueñas, 2021, 
p.24). Aquí, el cuento se torna fantástico, 
desautomatizando las leyes naturales en cuanto son 
quebrantadas, y por ello las percibimos 
conscientemente. Se resaltan dos puntos importantes 
para el cierre del cuento: el primero es el indicio de la 
formación de un cementerio; y el segundo es la 
existencia de una atmósfera sobrenatural. 

Posteriormente, ocurre una de las conclusiones 
más importantes del texto, se reconoce, por fin a 
Mariquita como un monstruo: “Las sirvientas inventaron 
que la culpable era la niña que escondíamos en el 
ropero: que en las noches su fantasma recorría el 
vecindario” (Dueñas, 2021, p.24). Se hace pública su 
condición de fantasma y se oficializa a través de su 
denominación, consumándose así la monstruosidad de 
la diferencia. Sin embargo, recordemos que ésta se 
encuentra contenida por dos situaciones principales: 
Mariquita con sus características extraordinarias y la 
subversión de los rituales funerarios judeocristianos. En 
consecuencia, no sólo se consuma materialmente el 
monstruo en Mariquita convertida en fantasma, sino que 
también la familia sufre ciertas consecuencias de haber 
creado y conservado uno: 

Corría la voz y el compromiso de las explicaciones; como 
todas éramos solteras con bastante buena reputación se 

puso el caso muy difícil. Fueron tantas las habladurías que 
la única decente resultó ser la niña del boque a la que ni si 
quiera levantaron calumnias”. (Dueñas, 2021, p.24)  

En esta parte, el cuento va cerrando a través de 
la manifestación pública del fantasma y de las 
calumnias sufridas por parte de la familia mediante el 
rechazo público por haber transgredido los rituales 
funerarios.  

Tras lo ocurrido lo único que queda es enterrar 
a la niña con la intención de restablecer el orden 
subvertido. En cambio, se encuentran con un 
obstáculo, que representa el castigo que la comunidad 
expresa frente a lo diferente, pues según David Garland 
(1999), quien cita a Durkheim (1893), considera el 
castigo como “la representación directa del orden moral 
de la sociedad y un ejemplo de cómo este orden se 
representa y se sostiene” (p.42). Debido a lo anterior la 
sociedad sostiene el castigo, representado por el 
médico que no coopera para efectuar el enterramiento: 
“Para enterrarla se necesitaba un acta de defunción que 
ningún médico quiso extender” (Dueñas, 2021, p.24), 
desaumatizando a su vez el castigo por medio de la 
abstención cooperativa por parte de los médicos.  Así, 
es que deciden hacerlo mediante sus propios medios, 
llegando a la segunda conclusión que se vislumbraba 
sobre la casa: “Decidimos enterrarla en el jardín. 
Señalamos su tumba con una aureola de mastuerzos y 
una pequeña cruz como si se tratara de un canario” 
(Dueñas, 1948, p. 24), de esta manera Mariquita cumple 
con el ritual del enterramiento y la casa se convierte en 
un gran cementerio.  

El entierro se desautomatiza porque no se 
realiza de manera convencional, ya que no se desarrolla 
en un camposanto, y se hace después de muchos años 
después del fallecimiento; por consiguiente, el ritual 
funerario que se celebra es muy particular, generando 
en los lectores una percepción consiente de horror, 
pues puesto que según Binford (2011) que cita a John 
M. Tyler (1921): “Los cambios en el modo en cómo se 
dispone a los muertos son el resultado evidente de los 
cambios en la concepción de la vida futura”, así,  lo que 
se transgrede son las costumbres de esa sociedad. 

Finalmente, la familia se muda, aunque 
Mariquita se queda en el recuerdo de la voz narrativa, 
ya que, a pesar de haber enterrado el cuerpo se queda 
con el frasco, como elemento material remanente de lo 
ocurrido y para conservar, de alguna manera, lo que 
significaba su propia existencia: “Cuando contemplo el 
entrañable estuche que la guardó veinte años, se me 
nubla el corazón de nostalgia como el de aquellos que 
conservan una jaula vacía; (…) reconstruyendo mi 
soledad y descubro que esta niña ligó mi infancia” 
(Dueñas, 2021, p.25). Es decir que, aunque se entierra 
al cadáver, la voz narrativa mantiene la aspiración de 
retener la presencia de algo muerto o pasado en algo 
materialmente conservado: el frasco. 
 

 

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
II 

Is
su

e 
V
 V

er
sio

n 
I 

  
  
 

  

58

  
 

(
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
22

© 2022 Global Journals

H
Discolored Almond: The Monstrosity of the Difference in “Historia de Mariquita” by Guadalupe Dueñas



 

II. Conclusiones 

La monstruosidad de la diferencia se concreta 
en la figura de Mariquita convertida en fantasma, 
remarcando a través del cuento la mezcla de las 
categorías de lo vivo con lo muerto; la presencia con             
la ausencia, elementos de los que se servirá la              
autora para materializar al monstruo. Asimismo, 
Mariquita toma la forma de un monstruo universal 
(fantasma), para cargarlo de elementos relacionados 
con las costumbres locales (prácticas funerarias 
judeocristianas-el enterramiento), dando como 
resultado la problematización de este código cognitivo 
que comparte la comunidad en la que se desarrolla el 
cuento. Por otro lado, el miedo que provoca Mariquita 
es la subversión de lo normalmente establecido y de las 
costumbres de esa sociedad; es decir, el miedo a lo 
diferente; por lo que el mal social representado es la 
hostilidad —materializada por el castigo— que la 
sociedad presenta frente a lo diferente, tras no 
soportarla. Finalmente, se afirma que Dueñas utiliza 
varios recursos literarios para desautomatizar las 
prácticas funerarias judeocristianas, así como algunos 
elementos que las componen como lo es: el ritual 
funerario, el espacio y la condición en la que debería 
estar el cadáver, el castigo, la manera en la que se 
describe a un recién nacido, entre otros elementos. Se 
afirma además, que la monstruosidad de la diferencia 
puede observarse en otros cuentos pertenecientes a 
Tiene la noche un árbol, y que este trabajo puede servir 
para futuras investigaciones acerca de la obra de 
Guadalupe Dueñas.   

Bibliografía 

1. Álvarez Méndez, N. y Eudave, C. (2022). 
Presentación: El monstruo en las estéticas actuales 
de lo insólito. América sin nombre. (26), 9-14. 
https://rua.ua.es/dspace/bitstream/10045/119941/6/
ASN_26_00.pdf  

2. Álvarez, N. (26-28 de octubre de 2021). 
Ramificaciones de la monstruosidad insólita en las 
narradoras hispánicas [Conferencia]. IV Jornadas 
Figuraciones de lo Insólito Simposio Internacional. 
El monstruo no mimético en las narradoras 
hispánicas (1980-2022). Modalidad virtual.  

3. Binford, L. R. (2011). Las prácticas funerarias: su 
estudio y su potencial. Pyrenae, (42)2, 11-47. 
https://www.raco.cat/index.php/Pyrenae/article/dow
nload/244883/327967  

4. DRAE. (2022). Diferencia.  https://dle.rae.es/ 
diferencia  

5. DRAE. (2022). Normal.  https://dle.rae.es/normal?m 
=form  

6. Dueñas, G. (2021). Tiene la noche un árbol. Fondo 
de Cultura Económica  

7. Dueñas, G. (Prólogo de Espejo, B.). (2017). Obras 
completas. Fondo de Cultura Económica. 

8. Garland, D. (1999). Castigo y sociedad moderna: un 
estudio de teoría social. Siglo XXI. 

9. King, S. (2016). Danza Macabra. Valdemar.  
10. Roas, D. (2022). La monstruosidad femenina en las 

narradoras fantásticas españolas del siglo XXI. 
Signa: Revista de la Asociación Española de 
Semiótica, (31), 105-124. https://revistas.uned.es/ 
index.php/signa/article/view/32225  

11. Shklovski, V. (1978). El arte como artificio. En Teoría 
de la literatura de los formalistas rusos. Siglo XXI.  

12. Todorov, T. (1980). Introducción a la literatura 
fantástica. Premia Ediciones.  

13. Tortosa-Blasco, J. M. (2009). Para comprender al 
diferente. Instituto Universitario de Desarrollo Social 
y Paz. https://rua.ua.es/dspace/bitstream/10045/10 
722/1/Para%20comprender%20al%20diferente.pdf  

 

© 2022 Global Journals 

   
  

  
  

 V
ol
um

e 
X
X
II 

Is
su

e 
V
 V

er
sio

n 
I 

  
  
 

  

59

  
 

(
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
22

H

Discolored Almond: The Monstrosity of the Difference in “Historia de Mariquita” by Guadalupe Dueñas

https://rua.ua.es/dspace/bitstream/10045/119941/6/ASN_26_00.pdf�
https://rua.ua.es/dspace/bitstream/10045/119941/6/ASN_26_00.pdf�

	Discolored Almond: The Monstrosity of the Difference in “Historia de Mariquita” by Guadalupe Dueñas
	Author
	Keywords
	I. Introducción
	a) Sobre la monstruosidad de la diferencia
	b) La monstruosidad de la diferencia en “Historia de Mariquita

	II. Conclusiones
	Bibliografía

