§K% GLOBAL JOURNAL OF HUMAN-SOCIAL SCIENCE: H
gy [ NTERDISCIPLINARY
Volume 22 Issue 5 Version 1.0 Year 2022
Type: Double Blind Peer Reviewed International Research Journal

Publisher: Global Journals
Online ISSN: 2249-460x & Print ISSN: 0975-587X

Discolored Almond: The Monstrosity of the Difference in “Historia de
Mariquita” by Guadalupe Duenas
By Esbeidi Yaret Lara Reyes

Abstract- This work presents an analytical approach to the story “Historia de Mariquita” by the
Mexican writer Guadalupe Duenas, the aim is to demonstrate the monstrosity of the difference
observed in it, starting from the traditional subversion of Judeo-Christian funerary rituals,
concretely the burial. Furthermore, the concept of deautomatization, proposed by Russian Viktor
Shklovski, is used to point out the elements Duenas deautomates in her story, such as: the
funeral ritual, the space and state in which the corpse is preserved, punishment, among others.

Keywords: monster, different, normal, funeral rituals, deautomatization.

GJHSS-H Classification: DDC Code: 393.109362 LCC Code: GN778.22.G7

DDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDDD

Strictly as per the compliance and regulations of:

© 2022. Esbeidi Yaret Lara Reyes. This research/review article is distributed under the terms of the Attribution-NonCommercial-
NoDerivatives 4.0 International (CC BY-NC-ND 4.0). You must give appropriate credit to authors and reference this article if parts
of the article are reproduced in any manner. Applicable licensing terms are at https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/
4.0/.



Discolored Almond: The Monstrosity of the
Difference in "Historia de Mariquita” by
Guadalupe Duenas

Una Almendra Descolorida: La Monstruosidad de la Diferencia en “Historia de
Mariquita” de Guadalupe Duenas

Esbeidi Yaret Lara Reyes

Resumen- Este trabajo presenta un acercamiento analitico al
cuento “Historia de Mariquita” de la escritora mexicana
Guadalupe Duenas, realizado con el propésito de demostrar
la monstruosidad de la diferencia que se observa en éste, a
partir de la subversién tradicional de los rituales funerarias
judeocristianas, especificamente el enterramiento. Ademas, se
destaca el concepto de desautomatizacion, propuesto por el
ruso Viktor Shklovski, para sefalar los elementos que la autora
desautomatiza en su cuento, tales como: el ritual funerario, el
espacio y el estado en el que se conserva el cadaver, el
castigo, entre otros.

Palabras clave: monstruo, diferente, normal,
funerarios, desautomatizacion.

Abstract- This work presents an analytical approach to the
story “Historia de Mariquita” by the Mexican writer Guadalupe
Duenas, the aim is to demonstrate the monstrosity of the
difference observed in it, starting from the traditional
subversion of Judeo-Christian funerary rituals, concretely the
burial. Furthermore, the concept of deautomatization,
proposed by Russian Viktor Shklovski, is used to point out the
elements Duefias deautomates in her story, such as: the
funeral ritual, the space and state in which the corpse is
preserved, punishment, among others.

Keywords: monster, different, normal, funeral rituals,
deautomatization.

rituales

L. [NTRODUCCION

Su mundo era el coloquio
de sus dos soledades
Guadalupe Duenas.

uadalupe Duehas (Guadalajara, 1910-Ciudad

de Mexico, 2002) fue una escritora que se

desempefd como poeta, guionista, ensayista,
novelista y cuentista. Habité en un ambiente catdlico,
conservador, y acudié a un internado de la Orden de los
Carmelitas. Su escritura fluctlo entre lo fantastico —
caracterizado por la incertidumbre que existe entre lo
real y lo imaginario— (Todorov, 1981, p.19) y lo
simplemente real, cualidad que podemos observar en el
cuento a analizar.

Author: Estudiante de la Maestria en Estudios de Literatura Mexicana,
Centro Universitario de Ciencias Sociales y Humanidades, Universidad
de Guadalajara. e-mail: esbeiditeray@gmail.com

“Historia de Mariquita” se encuentra en el libro
Tiene la noche un arbol, publicado por vez primera en
1958, compuesto por veinticinco cuentos cortos, en los
que a menudo se presentan situaciones donde
intervienen animales, ninos y personas religiosas. Entre
los temas recurrentes se encuentra el rechazo hacia
alguna actitud, aspecto fisico o caracteristica general
gue se enfatizan en los personajes; asi como la
contradiccion en la que habitan las personas, y la
tension relacional que existe en el entorno familiar. La
cotidianidad estara en el libro como un componente
base, provocando a su vez una critica a los elementos
que la configuran: la casa, la familia, las relaciones inter
e intrapersonales, la religion, y el trabajo. De acuerdo
con Beatriz Espejo “Historia de Mariquita” esta basado
en una historia real, debido a que la hermana
primogénita de la autora, Maria, fallecié a los cinco de
nacida, y su padre la colocd en un pomo de chiles que
preservd en casa, hasta que por fin fue sepultada
(2017); la diégesis del cuento concuerda con esta parte.

a) Sobre la monstruosidad de la diferencia
“El infierno son los otros”
Jean Paul Sartre.

¢Qué es la monstruosidad? Los monstruos son
entes necesarios, que han acompanado al hombre a lo
largo de la historia, debido a que, segin Roas son muy
Utiles para nosotros porque metaforizan nuestros
miedos (2022, p. 105). Agrega, lo siguiente:
El' monstruo encarna en si mismo esa dimension
transgresora: su existencia subvierte los limites que
determinan lo que resulta aceptable desde un punto de
vista fisico, biolégico e incluso moral. Y por ello supone
siempre una amenaza, porque —ademas de representar
(y provocar) nuestros miedos— problematiza nuestros
cédigos cognitivos y hermenéuticos. (Roas, 2022, p.105)
Los monstruos suelen ser “diferentes” frente a
lo normal, y ciertamente, pueden verse como una
amenaza, porque comprenden los miedos humanos,
provocando, de primera mano, un &gil rechazo.
Stephen King, escribié en Danza Macabra, “los temores
compartidos por un amplio espectro de la poblacion.

© 2022 Global Journals

Global Journal of Human-Social Science (H) Volume XXII Issue V Version I E Year 2022


mailto:esbeiditeray@gmail.com�

Global Journal of Human-Social Science (H) Volume XXII Issue V Version I E Year 2022

(...) a menudo son mas politicos, econdémicos vy
psicolégicos que sobrenaturales” (2016, p. 23). Asi, el
monstruo almacena varios miedos humanos, que, en
vez de ser enfrentados, se ponen en este recipiente
merecedor de provocar terror o rechazo. Por ello,
Natalia Alvarez, afirma que el monstruo encara lo
peligroso y lo horrible, liberando lo oprimido (2021).

) El monstruo es una hibridacién de categorias
(Alvarez, 2021), por lo que encontremos la confluencia
de lo vivo con lo muerto; lo humano con lo animal; lo
celestial con lo profano, etc. Ademas, es un ser que
evoluciona; Roas asegura que es “plural y proteico: a la
vez que se mantienen ciertas constantes transhistéricas
esenciales, el monstruo cambia, se adapta al momento
histérico y al contexto cultural, a los miedos vy
ansiedades de la sociedad que lo produce” (Roas,
p.106); asi, el monstruo sirve en la literatura para
dialogar con aquello de lo que a veces no queremos ver
o hablar; por tanto, su clasificacion se divide en “Los
monstruos globales —aquellos que remiten a los
miedos universales y que estan intrinsecamente
relacionados con el imaginario codificado tanto por la
literatura como por el cine— y los monstruos locales
vinculados a la cultura especifica de cada pais”
(Eudave y Alvarez, 2022, p.11). De esta manera es
posible contener los grandes miedos humanos ©
alguno que se corresponda con una sociedad o tiempo
especifico.

Si los monstruos contienen nuestros miedos,
&qué representa un monstruo para nuestra sociedad?
Natalia Alvarez afirma que el monstro es una imagen de
nosotros que nos permite vernos tal cual somos, y que
es el fracaso del mal social (2021). En consecuencia,
estos entes contienen los multiples males que atafien a
las distintas sociedades. Sin embargo, el que se tratara
aqui es el de “la diferencia”, cualidad que no todos
sabemos aceptar, ya que, lo diferente muchas veces
se relaciona con lo excluido, lo rechazado, o lo
inaceptable. Su definicion convencional es: “Cualidad o
accidente por el cual algo se distingue de otra cosa.”
(DRAE, 2022). Este fendbmeno ha hecho reaccionar de
distintas maneras a las personas o a las sociedades
humanas; de ella proviene la xenofobia, la homofobia, y
la discriminacion en general, debido a que cuando el
humano percibe algo “diferente” se activa la amigdala
encargada de las respuestas frente al miedo, puesto
que no puede predecir dicha manifestacion al no
reconocerla por su naturaleza extrana (Tortosa-Blanco,
2009). Lo anterior no justifica la discriminacion, incluso
agrega Jose Maria Tortosa Blanco que, cuando el
sujeto conoce distintos “diferentes” entonces ya no
resultan una amenaza (2009), y todos somos
responsables de actuar de una u otra forma frente al
mismo fendmeno.

Lo anterior, nos lleva a pensar entonces en qué
es “lo normal”, ya que lo diferente se contrapone a este
término. Es aquello “Que es general o mayoritario o que

© 2022 Global Journals

es u ocurre siempre o habitualmente, por lo que no
produce extraneza” (DRAE, 2022). Se rescata la Ultima
parte del concepto, debido a que al no producir
extraneza se mantiene en un plano casi invisible. Por lo
tanto, lo normal, pasa desapercibido y no representa un
problema. Esta condicién nos invita a reflexionar acerca
de coémo percibimos al ofro y cdmo lo validamos o lo
invalidamos, idea que nos ayuda a comprender dos
conceptos que son de utilidad teorica-literaria para el
desarrollo de este trabajo: lo diferente y la
desautomatiacion.

En este apartado retomamos las ideas del
critico Viktor Shklovski (San Petersburgo 1893-1984),
quien propone dos términos literarios que usaremos:
la automatizacion y la desautomatizacién del objeto.
Explica Shklovski que “Si examinamos las leyes
generales de la percepcion, vemos que una vez que las
acciones llegan a ser habituales se transforman en
automaticas. De modo que todos nuestros habitos se
refugian en un medio inconsciente y automatico” (1978,
p.59), cuando esto sucede podemos hablar de
automatizacion. No obstante, propone Shklovski que,
ante esto, el arte es capaz de producir la sensacion de
vida, y que mediante ésta no sélo se reconoce al
objeto, sino que se le da una visién, a esto se le conoce
como desautomatizacion. Sus procedimientos son: “la
singularizaciéon de los objetos, y el que consiste en
oscurecer la forma, en aumentar la dificultad y la
duracion de la percepcion. El acto de percepcion es en
arte un fin en si y debe ser prolongado” (1978, p.60).
Esto funciona debido a la manera artificial que el
creador utiliza para que la percepcion se detenga,
alcanzando asi mayor fuerza y duracion; sin embargo,
quienes reciben esta desautomatizacion son los
lectores.

b) La monstruosidad de la diferencia en “Historia de
Mariquita”

En relaciéon con lo anterior es que podemos
llegar a la monstruosidad de la diferencia, la cual
otorgara las cualidades y las consecuencias de la
monstruosidad a aquello que se percibe como
diferente. Para transportarlo al cuento, la diferencia
estara contenida en Mariquita, ya que es un ente que
fluctla entre la vida y la muerte; la presencia y la
ausencia, que constituiran su transcurrir frente a lo
normal; por lo que mas adelante, esta mezcla de
categorias materializara finalmente al monstruo, es
decir, el fantasma de Mariquita, al que se le podra
temer y rechazar; no obstante, no hay que olvidar que,
tras el reconocimiento de la subversion de las practica s
funerarias, especificamente la del enterramiento, se
desautomatizan el ritual funerario, el espacio y el estado
en el que se conserva el cadaver, el castigo, entre otros
elementos.

El cuento tiene un anclaje interno a partir del
titulo con el nombre de la protagonista de la historia,



Mariquita; se encuentra dividido en dos partes: la
primera transcurre mientras viven sus padres; y la
segunda, es a partir de su ausencia o muerte. La
historia comienza con la voz narrativa enunciando lo
siguiente: “Nunca supe por qué nos mudabamos de
casa con tanta frecuencia. Siempre nuestra mayor
preocupacion era establecer a Mariquita” (Duefias,
2021, p. 22). En el fragmento citado podemos observar,
que desde el inicio se nombra el mavil del cuento,
Mariquita, quien era una de las siete hermanas que
habitaba la casa. En cambio, no era como las otras,
porque ella era una nifa que murid a los pocos dias
de nacida, pero, el padre, contrario a las practicas
normales funerarias judeocristianas, en vez de
enterrarla, decide ponerla en un pomo de chiles para
conservarla. Asi, el cadaver se vuelve un ser ambiguo
que deambula entre la vida y la muerte, la presencia y la
ausencia:

Nadie pudo convencerlo de que debifa enterrarla. Llevo su
empeno insensato hasta esconderla en aquel pomo de
chiles que yo descubri un dfa en el ropero, el cual estaba
protegido por un envase carmesi de forma tan extrafia que
el mas indiferente se sentia obligado a preguntar de qué se
trataba. (Duenas, 2021, p.23)

Asi, las practicas funerarias se desautimatizan,
mediante la prolongacion de la percepcion que Duefas
crea en el lector, a través del cadaver que permanece
dentro de un pomo de chiles sin ser enterrada. En este
orden de ideas Lewis R. Binford (2011), cit6é a Frazer
(1886) para hacemos reflexionar acerca del origen de
los rituales funerarios que esta motivado por “el miedo
al espiritu-alma del fallecido y (...) era un intento, por
parte de los vivos, de controlar las acciones de los
espiritus de los muertos” (p.13), ademas, Hertz (1960)
crefa que “la muerte provoca un rito iniciatico en el otro
mundo” (p.14) y que los rituales funerarios son
entendidos “como respuesta humana natural al horror
hacia el cuerpo en descomposicion” (p.14), debido a lo
anterior es que podemos comprender por qué se cree
que Mariquita se encuentre entre la vida y la muerte, la
presencia y la ausencia.

Por otro lado, los sitios en donde Mariquita se
guarda seran cada vez mas ocultos, debido a que: “En
ocasiones quedaba debajo de una cama, otras en un
rincon estratégico; pero la mayoria de las veces la
localizabamos arriba del ropero” (Duefas, 2021, p.22).
Estos lugares “estratégicos” corresponden a un objetivo
en especifico: esconderla. Reacciéon comidn de las
cosas que nos pueden parecer diferentes o extranas.

La familia también presenta ciertas manias de
rechazo interno frente a Mariquita, como podemos notar
en la siguiente cita:

Pero mi hermana Carmelita vivi6 bajo el terror de esta
existencia. Nunca entré sola a la pieza y estoy segura de
que fue Mariquita quien la sostuvo tan amarilla; pues
aunque solamente la vio una ocasion, asegura que la
perseguia por toda la casa. (Duefas, 2021, p. 22)

A través de esta cita podemos observar que
Mariquita comienza a tener una presencia en la casa a
pesar de estar muerta, desautomatizando asi cada uno
de los sitios en los que ella se aposenta, pues los
percibimos a partir de su presencia, mientras que el
resto de los espacios son ignorados; ademas, se
desautomatiza al cadaver, al mantenerse en conserva,
evitando su natural descomposicion y; permanece
dentro de la casa, no en un camposanto, de esta forma
se subvierten las practicas funerarias judeocristianas,
las cuales aparentemente eran las que seguia la
familia, puesto que se dejan entrever mediante la
practica del bautismo.

El rechazo que la familia tiene sobre Mariquita
puede notarse desde la forma en la que es descrita:
“Isabel, la que iba a ser su madrina en el bautizo, la vio
como una almendra descolorida (...). La sinti¢ tan
desvalida en aquel cafdén de vidrios que solo por
ternura se la escondi6 en los brazos” (Duehas, 2021,
p.22-23). En esta parte, la autora desautomatiza la
manera en la que se describe a un recién nacido, a
través de la singularizacion de: “almendra descolorida”.
Asimismo, se le “pronostican” rizos rubios y 0jos azules,
en compensacion de lo “desvalida” que habia nacido.
Esto quiere decir, que la Unica manera para equilibrar
su aspecto fisico al nacer, seria que en el futuro fuera
muy bonita, tomando en cuenta que los ojos azules y
los rizos rubios corresponden a un canon estético
portado por los extranjeros y reconocido como una
belleza superior a los ojos y el cabello negro que se
corresponde con la estética nacional. Aqui la diferencia
sirve para sobre valorar y no para rechazar.

Mas adelante, Mariquita, se convierte en un
secreto de familia; es decir, algo que debe ser ocultado,
ignorado o escondido, como podemos advertirlo en la
siguiente cita:

Claro estd que el secreto lo guarddbamos en familia.
Fueron muy raras las personas que llegaron a descubrirlo
y ninguna de éstas perdurd en nuestra amistad. Al principio
se llenaban de estupor, luego de movian llenas de
recelo, por Ultimo desertaban haciendo comentarios poco
agradables acerca de nuestras costumbres. (Duenas, 2021,
p. 23)

Asi, Mariquita, como ente monstruoso de lo
diferente, encasilla a la familia en esa diferencia,
ocasionandoles el rechazo de los otros, situacién que
se vera intensificada hacia el final del cuento. No
obstante, Guadalupe Duenas, en la siguiente cita: “La
exclusion fue total cuando una de mis tias conté que mi
papa tenia guardado en un estuche de seda el ombligo
de una de sus hijas” (Duenas, 2021, p. 23) deja entrever
perspicazmente, como suele hacer esta autora, la
contradiccion en la que la sociedad habita, debido a
que guardar el cordén umbilical, las ufas o el cabello
de los recién nacidos, aunque pareciera extrafio, es
algo comun en la cultura mexicana, y por lo tanto
aceptado. Sin embargo, esas practicas podrian

© 2022 Global Journals

Global J()urnal of Human-Social Science (H) Volume XXII Issue V Version | E Year 2022



Global Journal of Human-Social Science (H) Volume XXII Issue V Version I E Year 2022

funcionar en esta parte del texto como un simil, en
menor medida de lo que es Mariquita: la aspiracién de
retener la presencia de algo muerto o pasado en algo
materialmente conservado.

Para continuar, a partir de aqui nos referiremos
a la segunda parte del cuento, marcado visualmente
por un espacio en la pagina, por el sefalamiento
temporal y por el hecho de que los padres estan
muertos: “Paso el tiempo. Crecimos todas. Mis padres
ya no estaban entre nosotras, pero seguiamos
cambiandonos de casa y empezd a agravarse el
problema de la situacion de Mariquita” (Duenas, 2021,
p.23). Después de este sefialamiento, el espacio donde
se desarrolla el cuento se vuelve de mayor importancia,
porque se mudan a un sefiorial caserén en ruinas. La
grandeza del lugar y las condiciones en las que se
encuentra  representan de cierta manera el
agravamiento de la situacion, debido a que habitan un
lugar que se derrumba. No obstante, no sélo se inserta
un espacio relacionado con las ruinas, sino que se ira
perfilando a lo que finalmente sera esa casa: un
cementerio: “Hubo problema con el socavon inferior de
la sala: no decidiamos si cubrirlo con un jarrén Ming o
decorarlo como oportuno nicho” (Duenas, 2021, p.24),
que, si bien nicho puede ser cualquier concavidad que
pueda guardar algo en un muro, también tiene la
acepcion de guardar una urna funeraria.

Después, se hace menciéon de que en la casa
hay duendes: “En los excepcionales minutos de silencio
ocurrian  derrumbes  innecesarios,  sorprendentes
bailoteos de candiles y paredes 0 inocentes
quebraderos de trastos y cristales” (Duefas, 2021,
p.24). Aqui, el cuento se torna fantastico,
desautomatizando las leyes naturales en cuanto son
quebrantadas, y por ello las  percibimos
conscientemente. Se resaltan dos puntos importantes
para el cierre del cuento: el primero es el indicio de la
formacién de un cementerio; y el segundo es la
existencia de una atmdsfera sobrenatural.

Posteriormente, ocurre una de las conclusiones
mas importantes del texto, se reconoce, por fin a
Mariguita como un monstruo: “Las sirvientas inventaron
que la culpable era la nifa que escondiamos en el
ropero. que en las noches su fantasma recorria el
vecindario” (Duefias, 2021, p.24). Se hace publica su
condicién de fantasma y se oficializa a través de su
denominacién, consumandose asf la monstruosidad de
la diferencia. Sin embargo, recordemos que ésta se
encuentra contenida por dos situaciones principales:
Mariquita con sus caracteristicas extraordinarias y la
subversion de los rituales funerarios judeocristianos. En
consecuencia, no sélo se consuma materialmente el
monstruo en Mariquita convertida en fantasma, sino que
también la familia sufre ciertas consecuencias de haber
creado y conservado uno:

Corrfa la voz y el compromiso de las explicaciones; como
todas éramos solteras con bastante buena reputacion se

© 2022 Global Journals

puso el caso muy dificil. Fueron tantas las habladurias que
la Unica decente resultd ser la nifa del boque a la que ni si
quiera levantaron calumnias”. (Duefas, 2021, p.24)

En esta parte, el cuento va cerrando a través de
la manifestacion publica del fantasma y de las
calumnias sufridas por parte de la familia mediante el
rechazo publico por haber transgredido los rituales
funerarios.

Tras lo ocurrido lo Unico que queda es enterrar
a la nifa con la intencién de restablecer el orden
subvertido. En cambio, se encuentran con un
obstaculo, que representa el castigo que la comunidad
expresa frente a lo diferente, pues segun David Garland
(1999), quien cita a Durkheim (1893), considera el
castigo como “la representacion directa del orden moral
de la sociedad y un ejemplo de cémo este orden se
representa y se sostiene” (p.42). Debido a lo anterior la
sociedad sostiene el castigo, representado por el
médico que no coopera para efectuar el enterramiento:
“Para enterrarla se necesitaba un acta de defunciéon que
ningun médico quiso extender” (Duehas, 2021, p.24),
desaumatizando a su vez el castigo por medio de la
abstencion cooperativa por parte de los médicos. As,
es que deciden hacerlo mediante sus propios medios,
llegando a la segunda conclusién que se vislumbraba
sobre la casa: “Decidimos enterrarla en el jardin.
Senalamos su tumba con una aureola de mastuerzos y
una pequena cruz como si se tratara de un canario”
(Duenas, 1948, p. 24), de esta manera Mariquita cumple
con el ritual del enterramiento y la casa se convierte en
un gran cementerio.

El entierro se desautomatiza porque no se
realiza de manera convencional, ya que no se desarrolla
en un camposanto, y se hace después de muchos afos
después del fallecimiento; por consiguiente, el ritual
funerario que se celebra es muy particular, generando
en los lectores una percepcién consiente de horror,
pues puesto que segun Binford (2011) que cita a John
M. Tyler (1921): “Los cambios en el modo en como se
dispone a los muertos son el resultado evidente de los
cambios en la concepcion de la vida futura”, asi, lo que
se transgrede son las costumbres de esa sociedad.

Finalmente, la familia se muda, aunque
Mariquita se queda en el recuerdo de la voz narrativa,
ya que, a pesar de haber enterrado el cuerpo se queda
con el frasco, como elemento material remanente de o
ocurrido y para conservar, de alguna manera, lo que
significaba su propia existencia: “Cuando contemplo el
entrafable estuche que la guardd veinte afos, se me
nubla el corazén de nostalgia como el de aquellos que
conservan una jaula vacia; (...) reconstruyendo mi
soledad y descubro que esta nifa ligd mi infancia”
(Duenas, 2021, p.25). Es decir que, aunque se entierra
al cadaver, la voz narrativa mantiene la aspiracion de
retener la presencia de algo muerto o pasado en algo
materialmente conservado: el frasco.



[I.  CONCLUSIONES

La monstruosidad de la diferencia se concreta
en la figura de Mariquita convertida en fantasma,
remarcando a través del cuento la mezcla de las
categorias de lo vivo con lo muerto; la presencia con
la ausencia, elementos de los que se servira la
autora para materializar al monstruo. Asimismo,
Mariquita toma la forma de un monstruo universal
(fantasma), para cargarlo de elementos relacionados
con las costumbres locales (practicas funerarias
judeocristianas-el  enterramiento), dando  como
resultado la problematizacion de este cédigo cognitivo
que comparte la comunidad en la que se desarrolla el
cuento. Por otro lado, el miedo que provoca Mariquita
es la subversion de lo normalmente establecido y de las
costumbres de esa sociedad; es decir, el miedo a lo
diferente; por lo que el mal social representado es la
hostilidad —materializada por el castigo— que la
sociedad presenta frente a lo diferente, tras no
soportarla. Finalmente, se afirma que Duefas utiliza
varios recursos literarios para desautomatizar las
practicas funerarias judeocristianas, asi como algunos
elementos que las componen como lo es: el ritual
funerario, el espacio y la condicion en la que deberia
estar el cadaver, el castigo, la manera en la que se
describe a un recién nacido, entre otros elementos. Se
afirma ademas, que la monstruosidad de la diferencia
puede observarse en otros cuentos pertenecientes a
Tiene la noche un arbol, y que este trabajo puede servir
para futuras investigaciones acerca de la obra de
Guadalupe Duenas.

BIBLIOGRAFIA

1. Alvarez Méndez, N. y Eudave, C. (2022).
Presentacion: El monstruo en las estéticas actuales
de lo insdlito. América sin nombre. (26), 9-14.
https://rua.ua.es/dspace/bitstream/10045/119941/6/
ASN_26_00.pdf

2. Alvarez, N. (26-28 de octubre de 2021).
Ramificaciones de la monstruosidad insdlita en las
narradoras hispanicas [Conferencia]. IV Jornadas
Figuraciones de lo Insélito Simposio Internacional.
El monstruo no mimético en las narradoras
hispanicas (1980-2022). Modalidad virtual.

3. Binford, L. R. (2011). Las précticas funerarias: su
estudio y su potencial. Pyrenae, (42)2, 11-47.
https://www.raco.cat/index.php/Pyrenae/article/dow
nload/244883/327967

4. DRAE. (2022). Diferencia. https://dle.rae.es/
diferencia

5. DRAE. (2022). Normal. https://dle.rae.es/normal?m
=form

6. Duefas, G. (2021). Tiene la noche un arbol. Fondo
de Cultura Econémica

7. Duenfas, G. (Prélogo de Espejo, B.). (2017). Obras
completas. Fondo de Cultura Econdmica.

11.

12.

13.

Garland, D. (1999). Castigo y sociedad moderna. un
estudio de teoria social. Siglo XXI.
King, S. (2016). Danza Macabra. Valdemar.

. Roas, D. (2022). La monstruosidad femenina en las

narradoras fantasticas espafolas del siglo XXI.
Signa: Revista de la Asociacion Espanola de
Semidtica, (31), 105-124. https://revistas.uned.es/
index.php/signa/article/view/32225

Shklovski, V. (1978). El arte como artificio. En Teoria
de la literatura de los formalistas rusos. Siglo XXI.
Todorov, T. (1980). Introduccién a la literatura
fantastica. Premia Ediciones.

Tortosa-Blasco, J. M. (2009). Para comprender al
diferente. Instituto Universitario de Desarrollo Social
y Paz. https://rua.ua.es/dspace/bitstream/10045/10
722/1/Para%20comprender%20al%20diferente.pdf

© 2022 Global Journals

Global Journal of Human-Social Science (H) Volume XXII Issue V Version I E Year 2022


https://rua.ua.es/dspace/bitstream/10045/119941/6/ASN_26_00.pdf�
https://rua.ua.es/dspace/bitstream/10045/119941/6/ASN_26_00.pdf�

	Discolored Almond: The Monstrosity of the Difference in “Historia de Mariquita” by Guadalupe Dueñas
	Author
	Keywords
	I. Introducción
	a) Sobre la monstruosidad de la diferencia
	b) La monstruosidad de la diferencia en “Historia de Mariquita

	II. Conclusiones
	Bibliografía

